# ENEYOEPA FPAMMATA

ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΓΡΑΜΜΑΤΩΝ ΚΑΙ ΤΕΧΝΩΝ

# ПЕРІЕХОМЕНА

# AOFOTEXNIA

# MEAETEZ

# AΠΟΨΕΙΣ

ΑΠΟ ΜΗΝΑ ΣΕ ΜΗΝΑ – "ΤΕΧΝΗ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΖΩΗ, ΤΟΥ ΠΛΕΧΑΝΩΒ – ΤΡΕΙΣ ΘΑΝΑΤΟΙ ΤΟΥ Μ. Α. – ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΗ ΖΩΗ

# EIKONEZ

5-7

ΠΕΡΙΟΔΟΣ Δ'

**ΔPAX:** 5000

 $\Gamma E NAPH \Sigma - MAPTH \Sigma$  1951

# Sanitized Copy Approved for Release 2010/02/05: CIA-RDP82-00457R007700580002-9

# ΕΛΕΥΘΕΡΑ ΓΡΑΜΜΑΤΑ

# ΜΗΝΙΑΙΑ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΓΡΑΜΜΑΤΩΝ ΚΑΙ ΤΕΧΝΩΝ

Διευθυντής: ΣΤΡΑΤΗΣ ΔΟΥΚΑΣ Τυπογο. «Ν. ΜΕΛΙΣΣΑ» Κιάφας 4 Γράμματα - ἐμβάσματα: 'Ορμηνίου 3

'Αθήνα

# LETTRES LIBRES

REVUE MENSUELLE DES LETTRES ET DES ARTS

Directeur: STRATIS DOUKAS Adresser toute la correspondance concernant l'Administration et la rédaction de la Revue à la direction: Rue Orminiou 3 Athènes Crèce

# $\Sigma$ H M E I $\Omega$ M A T A

ΤΑ ΕΛ. ΓΡΑΜΜΑΤΑ: 'Απὸ μήνα σὲ μήνα. ΑLΕΧ. ΜΑΤΗΕRΟΝ: Γ. Πλεχάνωφ—ἡ τέχιη καὶ ἡ κοινωνικὴ ζωή. Μ. Α.: 'Αντρὲ Ζίντ. Μ. Α.: Δυὸ νεκροὶ —Γρ. Ξενόπουλος—Γ. Δροσίνης, Β. Ρ.: Δημήτρη Φωτιάδη—'Η ἀκτὴ τῶν σκλάβων. Β. ΑΡΚΑΔΙΝΟΣ: Μ. Καλομοίρη—Τὰ ἔξωτικὰ νερά.

ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΉ ΖΩΗ

Διευθύνσεις συμφώνως τῷ ἄρθρω 6 παράγραφος 1 τοῦ Α. Ν. 1092]1938 Διευθυντής - Ἐκδότης : Στρατῆς Δούκας, 'Ορμηνίου 3 'Α θ ῆν α ι Προϊστάμενος Τυπογραφείου: Δ. Μουσουλιώτης 'Οδ. 26 ἀρ. 3 Ν. Ίωνία Sanitized Copy Approved for Release 2010/02/05: CIA-RDP82-00457R007700580002-9

ΕΛΕΥΘΕΡΑ ΓΡΑΜΜΑΤΩΝ ΚΑΙ ΤΕΧΝΩΝ 1951 Sanitized Copy Approved for Release 2010/02/05 : CIA-RDP82-00457R007700580002-9



V. YAKOVLEV EPFATES

# Ή ΤΡΑΓΩΔΙΑ ΚΑΙ ΟΙ ΠΑΡΑΣΤΑΣΕΙΣ ΤΩΝ ΑΡΧΑΙΩΝ ΔΡΑΜΑΤΩΝ

ΡΑΓΩΔΙΑ δνόμασαν παλαιότατα ἕνα εἴδος πομπῆς στοὺς ἀγρούς, μὲ τραγούδια καὶ χοροὺς ἡρωικούς, μὲ θυσία ἕνα ζῶον, μ᾽ ἐπιτάφιο θρῆνο κι ώδὴν ἀναστάσιμη, ποὺ τὰ ἐκτελοῦσε θίασος, δηλαδή μεταβατικὸς ἑορταστικὸς ὅμιλος, ποὺ ἔβγαινε στὴν γύρα ἀπὸ τόπο σὲ τόπο, καὶ παράσταινε μ᾽ αὐτὰ τὰ πάθη τοῦ θεοῦ Διονύσου. Κάτι ἀνάλογο θυμίζουν χοροὶ μὲ μασκαρεμένους, ποὺ γίνονται ἀκόμη σήμερα στὴ Θεσσαλία καὶ Μακεδονία, ἐγίνονταν τουλάχιστον τελευταῖα, οἱ «καλόγεροι», κουρελιασμένο ὑπολειφάδι ἀπὸ πολὺ παληά.

Α

Τὸ σφαχτὸ ποὺ θυσίαζαν στὴν ἀρχαία ἐκείνη τελετή, ἦταν τράγος, ἱερὸ ζῶο τοῦ Διονύσου, προσφορὰ ἐκείνων ποὺ γιὰ χάρη τους γινότανε ἡ τελετή, καὶ ποὺ σὲ ἐπίσημες περιστάσεις κι ἀγῶνες ἀνάμεσα σὲ πολλοὺς θιάσους, ἐδίνονταν σὰν ἔπαθλο. Ἔτσι τραγωδία ἐσήμαινε κυριολεκτικὰ ἀδὴ τοῦ τράγου, ἀλλὰ δὲν ἄργησε νὰ σημαίνει καὶ κάθε ἡρωικὸ τραγοῦδι καὶ ἔμεινε ὡς τὰ σήμερα ἡ λέξη στὸ στόμα τοῦ Ἑλληνικοῦ λαοῦ, σημαίνοντας ἡρωικὸ χορευτικὸ ἄσμα, ἀλλὰ καὶ κάθε ἄσμα «τραγοῦδι, τραγουδάω» καὶ στὴ Ποντιακή λαλιὰ «τραγωδία καὶ τραβωδιά, τραβωδιά, τραγωδία, καὶ τραβωδιά, τραβωδιά, κλπ.

Ή λέξη τραγωδία ἔγινε πλατύτερα γνωστή ἀπὸ τότε που ἔτσι ὁνομάστηκε τὸ λαμπρὸ πρωτότυπο θεατρικὸ εἴδος ποὺ ἀγλάϊσε τἰς ἐπίσημες τελετὲς τῆς ᾿Αθηναϊκῆς Δημοκρατίας. Τὸ εἴδος ἔσβυσε μὲ τὸ τέλος τῆς Δημοκρατίας, ἀλλὰ ἡ ὀνομασία μὲ τὰ παράγωγά της τραγωδός, τραγωδώ, τραγικὸς ἀπλώθηκε μὲ τὴν Ἑλληνική γλώσσα σ' ὅλον τὸν γνωστὸν τότε κόσμο, πέρασε στοὺς Ρωμαίους, καί, στὰ νεώτερα χρόνια, ὅταν ξανάρχισε ἡ οπουδή τῶν κλασικῶν, ξαναμπῆκε σὲ χρήση ἡ ἀρχαία λέξη γιὰ νὰ ὀνομάσει τὰ νεώτερα θεατρικὰ ἔργα, ποὺ ξέφευγαν ἀπὸ τὸ Μεσαιωνικὸ θρησκευτικὸ δρᾶμα, μιμούμενα τ' ἀρχαῖα, (Λατινικὰ) πρότυπα. Ἔκτοτε τραγωδίες ὀνομάζονται καὶ νεώτερα δραματικὰ ἔργα σὲ στίχους, μὲ τραγικὸ περιεχόμενο, ἀν καὶ χωρίς ἄλλη τυπικὴν ὁμοιότητα μὲ τὴν ᾿Αθηναϊκὴν τραγωδία. Ὁπωσδήποτε τραγωδίες κατ' ἐξοχὴν λέγονται τὰ ἔργα τῶν ἀρχαίων τραγικῶν ποιητῶν, σὰν τὰ σωζόμενα Αἰσχύλου, Σοφοκλῆ, Εὐριπίδη.

Τὰ ἔργα αὐτὰ εἶναι δράματα σὲ στίχους, μὲ διάλογο καὶ χορικά, δηλαδή μέρη χοροῦ, σὲ λυρικὲς στροφές. Τὰ μέρη τους εἶναι άρμολογημένα μὲ τυπική σειρὰ καὶ τάξη, σὰν τελετουργική ἀκολουθία. Τὰ παράσταιναν γιὰ πρώτη φορὰ μὲ λαμπρήν ἐπισημότητα, στή μεγάλη γιορτή τῆς ᾿Αθηναϊκῆς Δημοκρατίας, τὰ «μεγάλα ἢ κατ᾽ ἄστυ Διονύ-

σια», στό ἐπίσημο θέατρο, συγκροτημένα σὲ «τετραλογίες», τρεῖς τραγωδίες σχετικές στό θέμα κι ἕνα «σατιρικό δρᾶμα». ᾿Αργότερα κάπως ἔχαλαρώθη τὸ τυπικὸ αὐτό. Ἡ τελετή αὐτή ἢταν θεσμὸς τῆς πολιτείας μεγάλη ἐθνική ἑορτή, νὰ ποῦμε, ποὺ ἰδρύθη μὲ τὴ δημοκρατία καὶ ἔσβυσε μαζί της.

Οι προσπάθειες που γίνονται για να παρασταθούνε στα σημερινά μας θέατρα έργα από τα σωζόμενα έκείνης της έποχης δε μπόρεσαν ακόμη να έχουν αξιόλογην έπιτυχία. Οι παραστάσεις αρχαίων δραμάτων δεν κατάφεραν να τραβήξουν περισσότερο ένδιαφέρον και να δόσουν περισσότερη συγκίνηση απ' δοη δίνουν τα παληά πράμματα.

Μέπαραστάσεις άρχαίων τραγωδιών καταπιάστηκαν πολαιότερα φιλόλογοι, σχολεΐα, καὶ μόνον τελευταῖα ἄνθρωποι τῆς δουλειᾶς, δηλαδή τεχνίτες τῆς θεατρικῆς τέχνης. Οἱ πρώτοι δὲν είχαν ἰδέα ἀπό τὴν τεχνική τοῦ θεάτρου, ὥστε, ἀπό αὐτὴν όδηγημένοι, νὰ προσέξουνκαὶ μελετήσουν τὴν ἀρχαία τραγωδία καὶ ἀπό τὴν ᾶποψη τῆς τεχνικῆς. Οἱ δεὐτεροι πάλι δὲν ἐπιδόθηκαν ἀποκλειστικὰ στὸ ἀρχαῖο θέατρο, νὰ τὸ κάμουν δουλειά τους, παρὰ πρόχειρα καταπιάστηκαν καὶ μὲ τὴν ᾿Αθηναϊκή τραγωδία, μὲ τὰ τεχνικὰ μέσα ποὺ εἴχαν στὴ διάθεσή τους ποὺ αὐτὰ τὰ τεχνικὰ μέσα καὶ οἱ παῖχτες καὶ ὅλη τους ἡ συγκρότηση κι ὁ ὁπλισμὸς ἤτανε ὀργανωμένα μὲ τὴν τεχνικὴ καὶ τὴν πράξη τοῦ νεώτερου θεάτρου. Δὲ γίνεται ἀπό τὴν μιὰ μέρα στὴν ἄλλη νὰ προσαρμοστοῦνε στὸ παληὸ ἀλλὰ νέο γιὰ τὴν τεχνική αὐτὴ εἴδος καὶ ἀπὸ τὸν ˇἱψεν τὸ ἕνα βράδυ νὰ πηδήσουνε τὸ ἄλλο στὸν Αἰσχύλο.

Τὰ μεγάλα θέατρα τῆς Εὐρώπης μὲ ποικίλο δραματολόγιο, ἀπὸ τὸν Σαίξπηρ ὡς τοὺς σημερινούς, διαθέτουν είδικευμένους ἡθοποιούς, ἄλλους γιὰ τὴν τραγωδία (τοῦ Σαίξπηρ) κι ἄλλους γιὰ τὸ μοντέρνο θέατρο, καὶ ποτὲ δὲν τοὺς ἀνακάτεψαν χωρίς οἱ παραστάσεις τους νὰ ζημιωθοῦν. Ἔτσι καὶ ὅταν ἀκόμη οἱ θεατρικοὶ ἄνθρωποι ἐκαταπιάστηκαν μὲ τὴν τραγωδία, εἴτε τὴν παρουσίασαν σὲ μοντέρνες σκηνές, εἴτε σὲ ἀρχαῖα θέατρα, ἡ σκηνοθεσία τους καὶ ἡ τεχνικὴ τῶν ἡθοποιῶν ἤτανε μοντέρνα, κι οὔτε μποροῦσε νὰ γίνει ἀλλοιῶς.

Οἱ φιλόλογοι πάλι, ἄπειροι ὁλότελα ἀπὸ προβλήματα τεχνικῆς έμελέτησαν ὅσα οἱ συγγραφεῖς ἀπὸ τὴν ἀρχαιότητα ἀνάφεραν γιὰ παραστάσεις τῆς τρογωδίας στὸν καιρό της, ἐδιάβασαν γιὰ προσωπεῖα καὶ καθόρνους, γιὰ μουσικὴ στὰ χορικὰ καὶ χορευτικὴ κίνηση τοῦ χοροῦ καὶ πίστεψαν πώς ἔφτανε νὰ μεταχειριστούν τέτοια μέσα γιὰ νὴ λυθεῖ τὸ πρόβλημα μόνο του, χωρίς νὰ ἐξετάσουν τοὺς τεχνικοὺς λόγους ποὺ διαμόρφωσαν αὐτὰ τὰ στοιχεῖα, παρὰ προσπάθησαν πάντα νὰ τὰ ἐξηγήσουν ἰδεολογικὰ, μὲ λόγους θρησκευτικοὺς εἴτε ἰδεαλιστικούς. Ἡ Φιλολογία κι' ἡ ᾿Αρχαιολογία ἔκαμαν λαθεμένες θεωρίες ἐπάνω σ' αὐτὰ· δὲ μπόρεσαν νὰ πιάσουν τὴν ὑφὴ αὐτῆς τῆς σύνθεσης, ἐξετάζοντας τὸ ὅλον καὶ τὰ μέρη καὶ ἀπὸ τὴν πλευρὰ τῆς τεχνικῆς, ποὺ αὐτή, ἀναγκαία, ξεκινόντας ἀπὸ τὰ ὑλικὰ μέσα, ἔδενε τὸν χορὸ (τὸ ἀγκάθι γιὰ τὴν σημερινή μας θεατρική τεχνικὴ) μὲ τὸ ἄλλο σῶμα τῆς τραγωδίας.

Τελευταΐα, έδω, ή άναπαράσταση τραγωδιών σε άρχαία θέατρα έθεωρήθη εΐδος έκμεταλλεύσιμον άπό τουριστικήν άποψη. Γι' άναπα-

ζουν στὰ σαλόνια, οὔτε οἱ ὑστερισμοὶ μὲ τοὺς Θεόφιλους εἶναι καμάματα ὑγείας.

ράσταση βέβαια δὲν εἶναι νὰ γίνεται λόγος, ἐπειδὴ οἱ γνώσεις μας δὲν εἶναι πλήρεις. ᾿Αλλὰ καὶ ἄν ἦταν κατορθωτὴ ἡ ἀναπαράσταση, δὲ θὰ μποροῦσε νὰ θεωρηθεῖ καλλιτεχνικὴ ἀναβίωση καὶ νὰ πετύχει σὰν τέτοια, ἐφ᾽ ὅσον ἄλλες εἶναι σἡμερα οἱ συνθῆκες τῆς κοινωνικῆς ζωῆς. Ἡ Ἑλληνικὴ τραγωδία, ἀπ᾽ τὴν ἄποψη τῆς παράστασής της, εἶναι σὰν ἕνα παληὸ ἀγγεῖο, που μποροῦμε νὰ τὸ περιεργαστοῦμε, ἀλλὰ δὲ μποροῦμε νὰ τὸ μεταχειριστοῦμε.

\*Ο τρόπος ποὺ καταπιανόμαστε αὐτὰ τὰ πράματα ὥς τὰ σήμερα ὄχι μόνο δὲν εἶναι ὁ κατάλληλος γιὰ μεγάλες ἐπιτυχίες, παρὰ μᾶς παρουσιάζει καί πολύ άφελεῖς στὰ μάτια ἐκείνων πού τὰ μελετᾶνε. Δέν πρέπει καὶ μὲ τὴν παράσταση τῆς τραγωδίας νὰ γίνει ὅτι μὲ τὴν φωταγώγηση τοῦ Παρθενώνα, ποὺ δείχνει τὸν ἀρχαῖον ναὸ κρεμασμένο στον άέρα, σάν ἕνα κεφάλι χωρίς κορμί. Θέλουμε νά κάνουμε ἐπίδειξη μὲ τ' ἀρχαῖα, σὰν νἇναι οἰκόσημά μας, καὶ τὰ παρουσιάζουμε ξεκρέμαστα καὶ ἀσυνάρτητα ἀπό τὴν ἄλλη γύρω ζωή, Καμαρώνουμε γιά τον Παρθενώνα ώσαν να τόνε φτιάξαμε έμεῖς, άλ. λά δὲν ἐκάναμε καμιὰ προσπάθεια νὰ τόνε πλησιάσουμε πνευματικά. Κι δμως ό λαός μας που δέν ἔπαψε ν' άγωνίζεται και νά θυσιάζεται, κρατάει άληθινά άπό τ' άρχαιότατα πολλά σπουδαΐα, και μάλιστα τά τραγούδια του καὶ τοὺς χ**ο**ρούς του, ποὺ αὐτά οἱ ἄρχοντες τὰ κυνήγησαν καί τὰ στρέβλωσαν, καί τὴ λαϊκιὰ γλώσσα, καί τὴ λαϊκιὰ τέχνη, καί τή λαϊκιά μόρφωση. Ἐπροσπάθησαν νὰ μάθουνε τον λαό μας ἔθιμα καὶ τραγούδια ξενικά, μὲ τὸ στανιό, ὡς ὅτου ἦρθαν ξένοι καὶ μᾶς ἔμ**α**θαν τήν ἀξία των δημοτικων μας τραγουδιων καὶ τῆς λαϊκιᾶς μας τέχνης. 'Αλλ' οὔτε αὐτὰ ἐπροσπαθήσαμε νὰ τὰ καλλιεργήσωμε στον λαό, για να δόσουν ώραίους καρπούς, να τα χαροθμε πρώτοι έμεῖς, καὶ ὕστερα καὶ οἱ ξένοι ἀλλὰ μόλις ἀκούσαμε ἀπὸ τοὺς ξένους πώς ἔχουν κάποιαν άξία, βαλθήκαμε νὰ τὰ κάνουμε τουριστικὸ είδος για έκμετάλευση. Μ' αύτο μπορεί να πλουτίζουν μερικοί έπιχειρηματίες, άλλά σάν λαϊκό κίνημα χαντακώνεται.

Οί παραστάσεις και άρχαίων τραγωδιών και νέων λαϊκών δραμάτων στην 'Αθήνα, θα μπορούσαν να πετύχουν άξιόλογα, και να σταθοῦνε ἀκόμη πρότυπα λαμπρά για μίμηση κι από ξένους. 'Αλλά αύτό, μόνο σάν μεγάλη λαϊκιά γιορτή μὲ τὴν πλατειά συμμετοχή τοῦ λαοῦ μπορεί νὰ γίνει. Ξεσηκώματα σάν τὶς «Δελφικές ξέορτές», εἴτε μουσικές και χορευτικές επιδείξεις στην Έπίδαυρο, στην Αίγινα καί άλλους φημισμένους άρχαίους τόπους, ὅπου ὁ καλὸς λεγόμενος κόσμος συντρέχει με τ' αὐτοκίνητά του τόνα πίσω άπ' τάλλο καὶ ή λαϊκιὰ συμμετοχή περιορίζεται στό δέσιμο τῶν σκυλιῶν καὶ τὸ ἄσπρισμα των δρόμων, δεν είναι σοβαρές προσπάθειες. Οὔτε είναι ὑποστήριξη τῆς λαϊκιᾶς τέχνης οἱ μόδες μὲ τ' 'Αραχωβίτικα καὶ τὰ Σκυριανά, οὕτε άνεβαίνει το καλλιτεχνικό έπίπεδο τοῦ λαοῦ με το να στολίζονται μερικό νεόπλουτα σπίτια με τάσια άπό τα παληατζίδικα. Οὔτε καλλιεργείται τό μουσικό αἴσθημα τοῦ λαοῦ μέ τὰ τραγούδια τῶν χασι-·σοποτῶν, ποὺ τόσο τ' ἀγκάλιασε τελευταῖα ἡ νεόπλουτη κοινωνία μας για λαϊκιά τέχνη(Ι) Οὔτε οἱ μανίες μὲ τὸν Καραγκιόζη ποὺ τόνε μπά-

Γιά να πετύχουν τέτοιες προσπάθειες, δε χρειάζονται μόνο προθυμία και καλή θέληση, "Αν αύτο έφτανε, οι Δελφικές γιορτάδες θὰ εἶχαν λύσει τὸ ζήτημα. Μαζὶ μὲ τοὺς ἐνθουσιασμούς καὶ τὶς μανίες, πρέπει να συνεργαστεί και ή γνώση, που να διευθύνει όλες τίς ένέργειες στον σκοπό, να έλέγχει την γνησιότητα των μέσων και να σπρώχνει τίς προσπάθειες έπάνω στο έδαφος τῆς πραγματικότητας. Πρέπει πρώτα να κατανοηθεί τὸ πνεύμα έκείνο που ἔπλασε καὶ διαμόρφωσε την τραγωδία. Κι αὐτὸ γιὰ νὰ γίνει πρέπει νὰ δοθεί πλούσια ή μόρφωση στὸν λαό, καὶ ν' ἀλλάξει τὸ πνεῦμα ποὺ διευθύνει τὰ πανεπιστήμιά μας, καὶ γενικά την έκπαίδευση μας, νιὰ νά μην τρώει τὴν οὐσία ἡ τεχνολογία. Πιστεύουμε πώς θὰ μποροῦσε νὰ θεσπισθεῖ Έλληνικό πανηγύρι, σειρά γιορτάδες με άναζωογονήσεις ύπολειμάτων άπο παλαιότατα ἔθιμα, μὲ συμμετοχή τῆς λαϊκιᾶς μας τέχνης καὶ τῶν πανεπιστημίων μας, μάλιστα των πνευματικών άνθρώπων του τόπου, δραματικών ποιητών, λογοτεχνών καὶ λοιπών καλλιτεχνών, μὲ άγωνες πνευματικούς, ὅπου οἱ παραστάσεις τραγωδιῶν, καὶ ἀρχαίων καὶ νέων, θὰ ἦταν τὸ κορύφωμα. 'Αλλά τέτοιες γιορτάδες δὲ μπορεί ποτε να τίς δημιουργήσει ή στενή αντίληψη για τουριστική έκμετάλευσηκαὶ τὸ ἐπιχειρηματικό πνεῦμα. Μόνον ἡ Λαϊκιὰ συμμετοχή μπορεῖ νὰ προσφέρει τὰ μέσα γιὰ τέοιες ἐπιτυχίες. Αὐτὲς καὶ ξένους πολλούς θά τραβούσαν στόν τόπο μας άλλά προπάντων θά μπορούσαν νά δώσουν στήν σημερινήν Έλλάδα θέση σπουδαία στόν κόσμο με τήν πολύτιμη προσφορά της στήν περιοχή των άνθρωπιστικών σπουδών (1).

Ή ἀπασχόλησή μας μὲ τὸ θέατρο ἀπὸ τή μικρή μας ἡλικία μᾶς ἔχει ξεκαθαρίσει κάποιες γνῶμες γιὰ τὴν παράσταση τῆς τραγωδίας. Νομίζουμε χρέος μας νὰ τἰς ἀναφέρουμε, μὲ τὴν ιδέα πὼς μπορεῖ νὰ σταθοῦνε χρήσιμες σ' ἐκείνους ποὺ ἡ μοίρα τους ἢ ὁ πόθος τους θελᾶ τοὺς σπρώξει πρὸς τέτοιες προσπάθειες. Πρὶν πιάσουμε τὸ θέμα μας καθ' αὐτό, νομίζουμε πὼς πρέπει ὁ ἀναγνώστης νἄχει μπρὸς στὰ μάτια του κάποιες ἀπόψεις γιὰ τὴν ἀξία ποὺ ἔχει ἡ τραγωδία σὰν κλασικὸ κείμενο καὶ θεατρικὸ φαινόμενο. Ύστερα θὰ ἰδοῦμε τὴν μορφική της ἀξία γιὰ τὴν παράσταση καὶ πῶς ἡ παράσταση θὰ πρέπει νὰ γίνει γιὰ νὰ πετύχει καλήτερα.

В

Ή τραγωδία, σὰν καλλιτεχνικό φαινόμενο, εἶναι εἶδος πρωτότυπο καὶ γιὰ τὴν ἐποχή της τόσο πρωτόφαντο, ὅσο γιὰ τὴν ἐποχή μας εἴναι ὁ κινηματόγραφος ἢ τὸ ραδιόφωνο. Θεάματα καὶ χοροὶ καὶ παραστάσεις μὲ μασκαρεμένους ἢ μὲ ξόανα, (κοῦκλες) καὶ λογῆς ἄλλα ἢταν-καὶ πρὶν παρουσιαστεῖ ἡ τραγωδία. Ἔχουμε καὶ εἰδήσεις καὶ τεκμήρια ποὺ μᾶς πείθουν πώς τὰ θεατρικὰ ἔμβρυα, τὸ παραστατικὸ παιχνίδι κι ὁ χορός, εἶναι τόσο παληά, ὅσο κι ὁ ἄνθρωπος, γιατ' εἶναι τελετὲς συνυφασμένες μὲ τὴν πρωτόγονη κοινωνικὴ ζωή.

Όμως ή 'Αθηναϊκή τραγωδία είναι νέα μορφή και σάν σύνθεση

Σχετικά μέ αὐτό τὸ θέμα ίδε τὴν σπουδαία μελέτη: ᾿Αλεξάνδρου:
 εἰσαγωγή στὸν «Σοφιστὴ» τοῦ Πλάτωνα: ἔκδοση Ζαχαροπούλου,

καὶ σὰν ἐκτέλεση καὶ σὰν νόημα τῆς ζωῆς κι ἀς ἔχει πάρει πολλὰ μορφικὰ στοιχεῖα ἀπὸ τὴν λαϊκιὰ τέχνη καὶ τὴν παράδοση τὴ θρησκευτική εἶναι νέα, σὰν νέα τάξις πραγμάτων, σὰν νέος νόμος καὶ νέος ρυθμός κι ἀπ' αὐτὴν τὴν ἄποψη σφραγίζει τὴν ἐποχή της, ὅπως ὁ γοτθικὸς ἢ ὁ βυζαντινὸς καὶ κάθε ρυθμὸς τὴν ἐποχή του καὶ τὸν τόπο του μὲ τὴν σημείωση, ποὺ πρέπει νὰ τὴν τονίσουμε, πὼς ἡ σύνθεση αὐτὴ ἦταν προϊὸν τῆς ἴδιας τῆς πολιτείας, ἀφοῦ φάνηκε ὅταν ἡ πολιτεία ἐθέσπισε πνευματικοὺς ἀγώνες κι ἐπίσημη τελετὴ γιὰ τήν παράσταση τῶν τραγωδιῶν καὶ τὰ ἔργα αὐτὰ καὶ οἱ παραστάσεις τους ἑτοιμαζόντουσαν κάτω ἀπ' τῆς πολιτείας τὴ σοβαρὴν ἀντίληψη καὶ φροντίδα.

'Η τραγωδία χρονικά άνήκει στόν «χρυσόν αίώνα» είναι κι αὐτή ἄνθος τῆς 'Αθηναϊκῆς Δημοκρατίας κι ὅπως πολύ σωστά λέει ὁ Γ. Τόμσον(¹) «ἡ 'Αθηναϊκή τραγωδία ἦταν ἀπ' τὴν ἀρχή δεμένη ἀχώριστα μὲ τὴν ὑλική καὶ κοινωνική προκοπή τοῦ 'Αθηναϊκοῦ λαοῦ». Σὰν κείμενο τοὐλάχιστον ἡ τραγωδία θεωρεῖται κλασική τέχνη καί, ἀπὸ πολλούς, ὁ πιὸ δυναμικὸς ἐκπρόσωπος τῆς κλασικῆς ἐποχῆς.

Τούς κλασικούς τούς μελετάμε χρόνια, άλλά κι ἄν μάθαμε ἀπ' αὐτούς τὴν ἀξία τῆς καθαρῆς ἔκφρασης, τὸ οὐσιαστικώτερο, τὴν ἀξία τῆς καθαρῆς ἔκφρασης, τὸ οὐσιαστικώτερο, τὴν ἀξία τῆς καθαρῆς γνώμης δὲν τὸ μάθαμε, τόσο ὁ πολιτισμός μας εἶναι βουτηγμένος μέσα στὴν πρόληψη καὶ στὸν μῦθο καὶ μάλιστα στὸν φαρισαϊσμό. Ὁ πολιτισμός μας, ποὺ καμαρώνει νὰ λέγεται 'Ελληνοχριστιανικός, προδίνει καὶ τὸ χριστιανικὸ πνεῦμα, ἀφοῦ δὲν τολμάει ν' ἀντικρύσει τὴν ἀλήθεια καὶ πνίγει τὴν ἐλευθερία τῆς γνώμης μὲ τὴ βία. "Ως τὸν 'Αριστοτέλη καὶ τὸν Πλάτωνα, δίνουμε σοβαρὴ προσοχή, τὰ παραπέρα τὸ παίρνουμε λίγο καὶ σὰν παραμύθια. 'Ο Πλάτων ἤθελε ν' ἀπαγορέψει τὸν "Ομηρο καὶ μὴν ξεχνᾶμε πώς, ὅταν ζοῦσε ὁ Πλάτων, εἴχαν πιὰ ξεπέσει καὶ ἡ τραγωδία καὶ ἡ δημοκρατία.

Μπορεῖ ἐμεῖς σήμερα νὰ ἐπιτρέπουμε τὸν "Ομηρο νὰ τόνε διαβάζουνε τὰ παιδιά μας. "Αν ὅμως ὁ "Ομηρος, ἀντὶ τοὺς θεοὺς τοῦ 'Ολύμπου παρουσίαζε τὸν Θεὸ τὸν δικό μας καὶ τοὺς ἀγίους μας νὰ φέρνονται ὅπως φέρνονται οἱ θεοὶ τοῦ 'Ολύμπου, θὰ τὸν καίγαμε στήν πλατεῖα. Ποὺ θὰ πεῖ πὼς τὸν "Ομηρο ἐμεῖς τόνε νιώθουμε διαφορετικὰ ἀπ' ὅπως τὸν ἔνιωθε ὁ Πλάτων, ἢ δὲν τόνε παίρνουμε σοβαρά.

Τὸ κύριο χαραχτηριστικό των ἔργων τῆς κλασικῆς ἐποχῆς, εἶναι ὁ ΛΟΓΟΣ. Τὸ γρὰφουμε μὲ κεφαλαῖα γιὰ νὰ δηλώσουμε πὰς ἡ λέξη γιὰ μᾶς ἔχει πολλὰ νοήματα: σημαίνει καὶ μέτρο καὶ ὀρθὸν λόγο καὶ κοινὴ γνώμη καὶ πεῖρα ζωῆς ικι' ἐλεύτερη σκέψη. Τὸν λόγο τὸν ἀντιπαραθέτουμε στὸν «μῦθο». 'Αντιπαραθέτοντας τὸν λόγο στὸν μῦθο λέμε πὰς διαφέρουν κατὰ τοῦτο: πὰς ὁ λόγος ἔχει μέσα του τὴν Πειθώ, καὶ ὅχι τὴν ἀπὸ τὰ πρὶν Πίστη, ἀπαραίτητη ψυχὴ τοῦ μύ-

<sup>1.</sup> Γιὰ τὴ γέννηση τῆς τραγωδίας και τὰ προδλήματα τὰ σχετικά μὲ τὴν πρωτόγονη ελληνική ποίηση και τέχνη, καθώς και τὴν πολιτειακή ἐξέλιξη τῶν 'Αθηνῶν συσταίνουμε τὸ σοφὸ διδλίο τοῦ G. Thomson, «Aischylus and Athens» (Lawrence and wishart, London, 1946), ὅπου και πλούσια εδίδλιογραφία.

θου, 'Ο μῦθος χωρίς την Πίστη, δέν είναι τίποτα γιατί δέν γίνεται πράξη ζωής. 'Ο λόγος πάλι χωρίς την έλευθερία να πείσει, δέν είναι τίποτα, είναι «φωνή βοωντος έν τῆ ἐρήμω».

Ή 'Αθηναϊκή τραγωδία, εΐναι αύτὸ ἴσα - ἴσα, ή ἐλευθερία τοῦ λόγου νὰ πείσει Αὐτό, ὅσο ξέρουμε, παρουσιάζεται τότε γιὰ πρώτη φορὰ στὸν κόσμο. Πρώτη φορὰ ἐλεύθεροι πολίτες, δηλαδή πολίτες ποὺ τὸ εἴχανε χρέος καὶ δικαίωμα νὰ συνέρχονται γιὰ ν' ἀποφασίζουνε γιὰ τὰ κοινά, ἑξασκοῦν αὐτὸ τὸ δικαίωμα μὲ τὴν ἐκκλησία τοῦ Δήμου καὶ μὲ τὸ θέατρο, ποὺ εἴναι δύο βασικοὶ θεσμοὶ τῆς πολιτείας.

Στην έκκλησία τοῦ Δήμου προσέρχονται έλεύθεροι οἱ πολίτες νὰ πείσουν ἢ νὰ πεισθοῦν γιὰ τὸ πιὸ σωστὸ καὶ συμφέρον νὰ γίνει. Στό ἴδιο μέρος, ὅπου γίνεται ἡ ἐκκλησία τοῦ Δήμου, στὸ ικοιο μέρος γίνεται ή τραγωδία κι οί θεατρικοί άγωνες, όπου οί έλεύθεροι πολίτες συνέρχονται γιὰ νὰ παρακολουθήσουν ἀνθρώπινες πράξεις καὶ τὸν λόγο και τὸν ἀντίλογο, πού ἑρμηνεύουν αὐτὲς τὶς πράξεις, κυρίως αὐ- τό. Ή τραγωδία παρουσιάζει την ήθικην άξία των θεσμών της πολιτείας αὐτῆς, παλαιοὺς κατακρίνει, νέους προτείνει, καὶ προσπαθεῖ νὰ συμβάλει στήν κατανόπση τοῦ κοινοῦ συμφέροντος καὶ τήν ἀνύψωση καὶ προκοπή τῆς ζωῆς, μὲ τὸν λόγο, ποὐ ὁ λόγος αὐτὸς εἶναι ὁ ὀρθὸς λόγος, γιατί προβάλλεται στὸν κοινὸν λόγο, στὴν κοινὴ γνώμη, γι' ἄμεση κρίση κι ἐπιδοκιμασία ἢ ἀποδοκιμασία, Κι' ἡ ἀποδοκιμασία μπορούσε νάχει για τον ποιητή πολύ άσκημα συνακόλουθα, πού ή έξορία δεν ήταν το χειρότερο. "Ομοια και στην έκκλησία του δήμου ἔβγαινε ή γνώμη γιὰ κεῖνα ποὺ ἔπρεπε νὰ γίνουν κι ή γνώμη αὐτή ήταν ήσυνισταμένη των γνώμης των ένδιαφερομένων, πού αὐτοί ήταν ή λαϊκή συνέλευση. Ἡ γνώμη της ἔβγαινε μὲ την έλευθερία τοῦ λόγου νά πείσει, άπο τὰ κάτω, κι ὄχι, ὅπως ὁ μῦθος, ἀπο τὰ πάνω, μὲ τὴν ἐπιβολή τῆς πίστης που ἀποβλέπει στὸ συμφέρον, ὅπως «μυστηριωδῶς» τό ξέρει καὶ τὸ νιώθει ὁ ἀπόλυτος ἄρχων.

Πολλοί δέχονται σάν άναμφισβήτητο πώς ή τραγωδία ἔχει θρησκευτικόν χαραχτήρα, πώς σ' αύτό όφείλεται κι ή τελετουργική της μορφή και προσθέτουν πώς ἄν δέν μᾶς δονήσει κι έμᾶς σήμερα τό θρησκευτικό δέος, δὲν μποροθμε νὰ φτάσουμε στὸ ὑψος νὰ νιώσουμε πλέρια τὴν τραγωδία.

Γιὰ τὸ τελετουργικὸ τῆς μορφῆς, ποὺ ἔρχεται ἀπὸ παλαιά, θὰ μιλήσουμε πάρα κάτω. Τὸ πὼς γενικὰ ἡ τέχνη κι ἡ ἐπιστήμη κι ὅλα τὰ φανερώματα τοῦ κοινωνικοῦ βίου εἴχανε στὶς ἀρχές ὄψη μυστηριακή, ἢ ὅπως λέμε σήμερα, θρησκευτική, αὐτὸ εἶναι ἀλήθεια. ᾿Αλλὰ τὸ μυστηριακὸ ποὺ εἶναι τὸ χαραχτηριστικὸ τῆς θρησκευτικῆς τέχνης ἀδυνατίζει ἴσα ἴσα καὶ χάνεται στὴν κλασική λεγόμενη τέχνη ὅπου τὸ ἀντικαθιστὰ ὁ λόγος, ὁ ὀρθὸς λόγος, ἡ ἀνθρώπινη πείρα, ποὺ ἐκφράζεται διαλεχτικὰ ἢ ἀγωνιστικά, δηλαδὴ με λόγο κι ἀντίλογο καὶ ποὺ πηγάζει ἀπὸ τὸ λαϊκὸ πνεῦμα, ὄντας αὐτὸ ἐλεύθερο νὰ κρίνει καὶ νὰ ἀποφασίζει.

Πῶς νὰ συμβιβαστεῖ ὁ θρησκευτικός, τάχα, χαραχτήρας τῆς τραγωδίας μὲ τὰ λεγόμενα καὶ πραττόμενα σὲ αὐτὰ τὰ ἔργα, ὅπου οἰ θεοὶ παρουσιάζονται νὰ δίνουν λόγο γιὰ τἰς πράξεις τους; Ποὺ κατακρίνονται καὶ σατιρίζονται ἀκόμη; ᾿Απὸ τὸν Αἰσχύλο ὥς τὸν Εὐρι-

πίδη, (ἄσε πιὰ τὸν ᾿Αριστοφανη στὶς κωμωδίες) οἱ τραγωδίες καὶ τὰ σατιρικὰ δράματα τόσο ἐλευθεριάζουν, ὅπως θὰ λέγαμε σήμερα, ἴσα ἴσα σὲ ὅ.τι ἀφορᾶ τὴν θρησκεία, ποὺ γιὰ μᾶς εἶναι ἀκατανόητο, νὰ μιλοῦν μὰ ἀσέβεια γιὰ τον Δία, ὅπως ὁ Αἰσχύλος στὸν «Προμηθέα» καὶ ὁ Εὐριπίδης στὸν «Κύκλωπα», κι αὐτὰ νὰ τὰ παρακολουθοῦν ἀπὸ τὸ θέατρο οἱ πολῖτες μὲ πρώτους καὶ καλύτερους τοὺς παπάδες τους. Τόσο αὐτὸ εἶναι ἀκατανόητο, ποὺ ὅ,τι ἄλλο παρὰ θρησκευτικότητα μποροῦμε ν᾽ ἀποδώσουμε σ᾽ αὐτὰ τὰ ἔργα, ἔξω κι ἄν ἡ λέξη γιὰ μᾶς ἔχει ἄλλη σημασία.

Γιὰ νὰ τὸ καταλάβουμε καλύτερα ἄς φανταστοῦμε νὰ παρουσίαζαν σήμερα ἀπό τὶς σκηνὲς τῶν θεάτρων μας ἔργα μὲ ήρωες τὸν Χριστό, τὴν Παναγία, τοὺς ἁγίους, καὶ μάλιστα νὰ τοὺς σατίριζαν. Μπορεῖ ὁ λαὸς νὰ λέει μύθους κι ἀστεῖα μὲ ἢρωες τὰ ἱερὰ αὐτὰ πρόσωπα. δὲν ἐπιτρέπεται ὅμως νὰ παρουσιάζονται ἀπὸ τὶς σκηνὲς τῶν θεάτρων, ὄχι νὰ τὸ κάμει καὶ μάλιστα στὶς ἐπίσημες τελετές της, ἡ ἴδια ἡ πολιτεία!

Πρέπει λοιπον ἴσως νὰ ὑποθέσουμε πώς οἱ ᾿Αθηναῖοι τῆς χρυσῆς ἐποχῆς ἦταν ἀσεβεῖς; Ἦχιατε ἀναγκασμένοι νὰ παραδεχτοῦμε πώς μὲ τὴ συμμετοχὴ τοῦ λαοῦ στὰ κοινὰ καὶ τὴν ἐλευθερία τοῦ λόγου, φεύγει ἡ τρομοκρατία τοῦ τερατικοῦ καὶ μυστηριακοῦ, ποὺ χαραχτηρίζουν συχνὰ καὶ τὴν πρωτόγονη τέχνη καὶ τὴν τέχνη τοῦ ξεπεσμοῦ, καὶ στὴ θέση τους μπαίνει τὸ φῶς ἀπὸ τὸν ὁρθὸν λόγο, τὸ καταστάλαγμα τῆς κοινῆς γνώμης καὶ τοῦ λαϊκοῦ μέτρου, τὸ «κόμον σένς». Κι αὐτὸ εἴναι ἔνα πνεῦμα γερὸ καὶ ζωηρό, ὅπως τὸ πνεῦμα τῆς νεολαίας, ὅταν οἱ νέοι εἴναι κατατοπισμένοι στὰ ἐρωτικὰ καὶ δὲ βασανίζεται ὁ νοῦς καὶ τὰ νεῦρα τους μὲ μυστήρια καὶ «παρὰ φύσιν» ἱδέες.

Στην τραγωδία είναι ένσωματωμένα κι άφομοιωμένα άχνάρια κι ύπολείμματα ἀπό παληὰ ἔθιμα καὶ θρησκευτικές τελετές, μάλιστα ό χορός. 'Αλλ' αύτὰ εΐναι ὅπως σ' ὅλα τὰ ἔργα τῆς πρωτοπορειακῆ**ς** τέχνης, που αύτη παίρνει στοιχεία άπο την ποράδοση κι άφομοιώνει μορφές τῆς λαϊκιᾶς τέχνης μαζί μὲ τοὺς ἐκφραστικούς τρόπους τοῦ λαοθ. Σ' αὐτό ή τραγωδία ἕκαμε ὅ,τι κάθε γερή πρωτοπορειακή τέχνη, ποὺ ἐκφράζει «ἄνοδον», δηλαδή τὶς ίδέες και τὴν όρμή τοῦ λαο**ῦ** που άνεβαίνει. "Όταν ή έξουσία περνάει στα χέρια τοῦ λαοῦ, τότε ή λαϊκιά γνώμη δίνει τον τόνο στην τέχνη και ο λαός προσφέρει έτοιμα τὰ πρωτα ὑλικά, τὴ γλωσσα του καὶ τὰ ἐκφραστικά του μέσα καὶ τρόπους. Αὐτὰ τὰ παίρνει ὁ ἐνσυνείδητος τεχνίτης ποὺ ὑπηρετεῖ τὸ λαϊκό κίνημα καὶ μ' αὐτὰ φτιάχνει τὸ ἕργο του φυσώντας μέσα τὴ θέληση κι' όρμη της λαϊκιάς ψυχης. "Έτσι ό Αἰσχύλος πηρε τη λαϊκιά τέχνη τῆς ἐποχῆς του (διονυσιακές πομπές, διθυράμβους, κώμους, χορευτικά ἄσματα κλπ.) κι' ἔφτιασε τὴν τραγωδία, μάλιστα τὴν τετραλογία, ἀποβλέποντας στόν λαό τῆς ᾿Αθήνας. "Ομοια κι ὁ Σαίξπηρ, για να φτιάξει τα έργα του, πήρε κι απ' τήν κομέντια ντέλ άρτε κι' άπτὰ μεσαιωνικά μυστήρια καὶ τὴ λαϊκιά τέχνη τῆς ἐποχῆς του. "Ομοια ό Σολωμός (για να ρίξουμε το ματι μας κοντηνότερα), συνεπαρμένος ἀπό τὸν λαϊκό ξεσηκωμό τοῦ Είκοσιένα καί, μὲ το ἔμβλημα «ὑποτάξου πρώτα στη γλώσσα τοῦ λαοῦ καί, ἄν εἶσαι ἰκανός, κυρίεψέ

την», σπούδασε τὰ ἐκφραστικὰ μέσα τοῦ λαοῦ, μαλιστα τὸ δημοτικὸ τραγοῦδι κι' αὐτὰ τὰ καλλιέργησε μὲ ἔξοχη χάρη, τὸ ἴδιο κι' ὁ Κάλβος. "Οταν ὅμως ἔγινε τὸ νέο βασίλειο, ἡ ἀπολυταρχία ἔκοψε τὰ χέρια τῆς λαϊκιᾶς ἐξουσίας, ἀπόδιωξε τὴν λαϊκιὰ γνώμη ἀπό τὰ κοινὰ καὶ κυνήγησε τὴν πνευματική συμβολή τοῦ λαοῦ, τὴ γλῶσσα του, τὰ τραγούδια του, τοὺς χορούς του, τὶς γιορτάδες του. Στοὺς στρατῶνες καὶ στὰ σχολεῖα δίδασκαν γερμανικά ἄσματα και τότε ἡ Ἐλευθερία ἔγινε καπνός. Τότε κι ὁ ψάλτης τῆς Ἑλευθερίας ἐμαράζωσε καὶ δὲν μπόρεσε πιὰ νὰ ἀποτελειώσει κανένα του ἔργο κι ὁ ποιητής τῶν ὡδῶν ἐμουγκάθη ἀπότομα καὶ πέθανε ἄφαντος.

Φοβάμαι ώς τόσο πώς γίνεται συχνά σύγχωση τῆς θρησκευτικότητας μὲ τὸ «μυστηριῶδες», ἢ «ὀνειρῶδες», ἢ «θαυμάσιο», ἢ «έξωτικό», ἢ «τερατῶδες», καὶ ἄλλες τέτοιες ἀποχρώσεις τοῦ ὑπερφυσικοῦ ἢ ἐξωλογικοῦ, ποὺ συχνά τὰ μεταχειρίζεται γιὰ τὴν δουλειά της ἡ τέχνη. Γι' αὐτὸ θὰ ἐπιμείνουμε νὰ ξεκαθαρίσουμε ἀκόμη καλήτερα τὸ «μυστηριῶδες» ἀπὸ τὴν θρησκευτική πρόληψη.

Г

Τὸ μυστηριῶδες είναι ἀπὸ τὰ πιὸ πρωτόγονα στοιχεία στὸ ἔρ∙ γο τῆς τέχνης, και πολύ ὑποβλητικό. Ἡ τέχνη τὸ μεταχειρίζεται γιὰ ύποβολή και ή λατρεία για θαυματουργία. Το μυστηριώδες δεν έχει πάψει νὰ είναι νόμιμο στοιχείο τῆς τέχνης. Αὐτὸ είναι ἔκφραση τοῦ «ύψηλοῦ», τοῦ «μεγαλειώδους», ἄλλοτε τοῦ «τερατικοῦ», ἄλλοτε τοῦ «παθητικοῦ», ἄλλοτε τοῦ «ώραίου» και τῶν άντιθέσεών τους, ὅταν ξεπερνάνε το μέτρο τοῦ ἀνθρώπου. Ὁ τρόπος ποὶ τὰ μεταχειρίζεται αὐτὰ ή τέχνη δὲν εἴναι παράλληλος, παρὰ ἀντίθετος μὲ τὸν τρόπο που τά μεταχειρίζεται ή λατρεία. ή τέχνη προσπαθεί να έκφράσει το μυστηριώδες που ύπάρχει στήν ζωή, και δίνοντάς του ὄνομα, σχήμα, καὶ εἰκόνα, νὰ τὸ κάμει προσιτό στὸν ἄνθρωπο. Γιατί ἡ τέχνη δέν άποβλέπει μὲ τὸ μυστηριώδες νὰ κάμει ἕνα θαθμα λ.χ. τυφλούς ν' άναβλέψουν, παρά νὰ ὑποβάλει ψυχικές καταστάσεις καί νὰ ένώσει τὰ άτομα ψυχικά. 'Αντίθετα ή λατρεία: προσπαθεί τὰ πιὸ άπλα πράματα τῆς ζωῆς νὰ τὰ κάμει μυστηριώδη. Τὸ πρῶτο είναι μουσική, λυρισμός(1), τό δεύτερο θρησκοληψία, πρωτογονισμός.

Στούς πρωτόγονους, όλος ὁ βίος, ὡς τὰ παραμικρότερά του καθέκαστα, εἴναι θρησκευτικός, δηλαδή ὁμαδικός, έφόσον θρησκεία

<sup>1.</sup> Πολλοί, ακόμη και τεχνίτες, ίδίως οι ρεαλιστές—νατουραλιστές, τό λυρικό στοιχείο δέν τό νιώθουν ή δέν τό παραδέχονται και ττίνουν να αποστρέφονται τα έργα που είναι μ' αυτό υφασμένα. Νομίζω πώς είναι ή περίπτωση πολλών που καταδικάζουν απόλυτα κάθε μή δρθόδοξη τεχνοτροπία. Τό ίδιο είναι ίσως ή περίπτωση του Τολστόη με τά έργα του Σαίξπηρ, όπότε το περίεργο είναι πώς ό Τολστόης, από την αποστροφή του γιά το λυρικό Ιστοιχείο, (τό μυστηριώδες) δέν ήθέλησε να νιώσει ούτε την ύψηλη διδασκαλία του "Αγγλου ποιητή της 'Αναγέννησης. 'Ο Τολστόης τους συμδολισμούς και συμδατικότητες τής τέχνης, τά λέει αυθαιρεσίες. Δέν ξέρω πώς ό ίδιος ένιωθε την Σαμφώ ή αυτόν τον "Ομηρο. κι αν δέν τόν αποκήρυξε όπως κι ό Πλάτων.

εΐναι ή κοινή πίστις κι έφ' ὅσον αὐτή ή κοινή πίστις κανονίζει μέ τοὺς νόμους της ὅλες τὶς πρόξεις τῶν ἀτόμων, ἀκόμη καὶ τὶς πιὸ ἀτομικές, ὅπως εἴναι ὁ ὅπνος, ὁ χορτασμὸς τῆς πείνας, καὶ ἡ ἐρωτική πράξη. Ἡ ἐποχή μας, ζώντας μέσα στὴν ἀτομικήν ἀσφάλεια, οὕτε νὰ φανταστεῖ μπορεῖ πὼς ὁ χορτασμὸς τῆς πείνας ἢ τοῦ ἔρωτα εἴναι ζήτημα ἄλλο ἀπὸ καθαρὰ ἀτομικό. Κι ὅμως φτάνει νὰ σαλευτεῖ γιὰ λίγο αὐτή ἡ ἀσφάλεια καὶ τότε βλέπουμε πὼς ὁ χορτασμὸς τῆς πείνας καὶ τοῦ ἔρωτα παύουν νὰ εἶναι ζητήματα ἀτομικά, (ὅπως γίνεται σὲ πολιορκημένα κάστρα σὲ φυλακές, σὲ μοναστήρια κοινοβιακά, σὲ πλοῖα ναυαγημένα, κ.λ.π.)

Ή πρωτόγονη κοινότητα, ζώντας μέσα σὲ πολλοὺς καὶ φοβεροὺς κινδύνους, ποὺ ἡ ἄγνοια τοὺς κάνει πολὺ περισσότερους καὶ φοβερότερους, μοναδικό της μέσο γιὰ σωσμὸ κι ἀσφάλεια καὶ προκοπή, ἔχει τὴν συνοχὴ τῶν μελῶν της. Αὐτὴ τὴν ἐξασφαλίζει μὲ τὴν τρομοκρατικὴ ἄσκηση τοῦ ὁμαδικοῦ ἐνστίκτου, ἐπεμβαίνοντας σὲ κάθε τοι γμὴ καί, μὲ ρῆτρες, ξόρκια, στίχους, χειρονομίες, ρυθμικές, κάνει ἱερὰ ὅλα τὰ καθέκαστα τῆς ζωῆς. Τὸ βάψιμο τοῦ σώματος, ἡ μόδα ποὺ φοριέται τὸ ροῦχο ἢ τὸ σκουλαρήκι, ἡ χειρονομία καὶ ἡ λαλιὰ καὶ ὅλα τὰ μέσα συνεννόησης καὶ συνοχῆς παίρνουν μυστηριακήν, δηλαδὴ θρησκευ τικὴν ἀξία. Οἱ νόμοι οἱ κοινωνικοί, στὶς πρωτόγονες γενιὲς ἢ φυλὲς ντύνονται ἀξία μυθικὴ (μυστηριακή) ἢ θρησκευτική, μὲ τὴν ἄσκηση ἀποχτοῦνε δύναμη καὶ ἐπιβάλλονται μὲ τὴν γοητεία.

Ή γοητεία, μὲ κινήματα, χειρονομίες καὶ λόγια ρυθμικά, εἶναι φυσιολογικό μούδιασμα που φτάνει ὡς τὸν θαυμασμὸ καὶ τὴν ἔξταση καὶ τὴν κατάνυξη καὶ τὴν ὑπνωση, εἴτε γαργάλισμα καὶ ἐρεθισμός, που φτάνει ὡς τὸν ἐνθουσιασμὸ καὶ τὴν μανία. Οἱ δυὸ ἀκραῖοι βαθμοὶ στὴ σκάλα τῆς ὁμαδικῆς πρωτόγονης ψυχολογίας εἶναι τὸ ὄργιο καὶ ὁ πανικός.

Αὐτὰ τὰ κινήματα, οἱ χοροί, οἱ χειρονομίες, τὰ λόγια τὰ ρυθμικά καὶ όμοιοηχητικά, οἱ στίχοι οἱ όμοιοκατάληκτοι καὶ τὰ σχήματα λόγου, τὰ χρώματα κι οἱ γραμμές, καὶ τὰ γράμματα κι οἱ εἰκόνες, καὶ τὰ ξόανα καὶ τὰ ἀγάλματα, κι οἱ μουσικοὶ τόνοι, ὅλα αὐτὰ ἔχουν γοητευτικήν άξία (κι ὄχι μόνον για πρωτόγονους), που αὐτή τόσο περισσότερο δυναμώνεται, όσο τὰ μέσα αὐτὰ συμπλέκονται σὲ συνθέσεις πολύπλοκες καί, ὅταν εἶναι ὀργανωμένα καὶ συγκροτημένα, πετυχαίνουν θαυμαστά άποτελέσματα, μάλιστα σὲ ὁμάδες ἀπὸ πολλὰ ἄτομα, πού ἔχουν ἀσκηθεῖ νὰ δέχονται αὐτὴν τὴν ἐπίδραση ἄμεσα καὶ αίσθησιακά, «ἐξ ἐπαφῆς», ὅπως λ.χ. πολλοὶ θρῆσκοι ποὺ μόνον όταν άσπαθοῦν τὴν εἰκόνα νιώθουν τό θρησκευτικό τους αἴσθημα εὐχαριστημένο, καὶ πολλοὶ «μουσικόφιλοι» ποὺ τρελαίνονται νὰ θωροῦν τόν μαέστρο, καὶ ὅταν τελειώσει ἡ συναυλία δὲν εἶναι ἀκόμη ὁλότελα εὐχαριστημένοι, ἄν δὲν τοῦ φιλήσουν τὸ χέρι, ἡ τοῦ πάρουν σὲ χαρτὶ τὴν ὑπογραφή του, ἄν δὲν τοῦ πάρουν κρυφὰ τὸ μαντῦλι ἢ κομμάτι κι ἀπ' τὸ ροῦχο του ἀκόμη.

Τό ἔργο τῆς πρωτόγονης τέχνης ἔχει κύριο χαραχτηριστικό του το μυστηριακό. Η πίστη ἀπό τὰ πρὶν ἐρεθίζεται μὲ τὸ «μυστηριωδες σύμβολον» καὶ ἐνεργεῖ γοητευτικὰ στὸν πιστόν, ἡ «μεμυημένον». Ἡ ἰδέα ποὺ τὸ ἔργο τῆς πρωτόγονης τέχνης ἐκφράζει, θέλω νὰ πῶ ἡ

καλλιτεχνική του ίδέα, είναι συχνά σκέτος ρυθμός μὲ ἤχους, ἢ χρώματα, ἢ γραμμές, ὅπως λ.χ. στόν λεγόμενο γεωμετρικό ρυθμό. Συχνά γίνεται καὶ ίδέα, ὅπως ἡ ίδέα γιὰ φυλετική ὑπεροχὴ κ.λ.π. (¹)

Σὲ πρωτόγονους λαούς που εύρῆκαν πλοῦτο και καλλιέργησαν, και ἔζησαν ἀρκετά, ἡ τεχνική τους μὲ τὸν καιρό, παρακολουθώντας τὴν προκοπὴ τῆς ζωῆς τους, φτάνει σὲ θαυμάσια ἀποτελέσματα. Πα ραδείγματα ἀρχαιότατα ἔχουμε τὰ ὡραιότατα ζῶα τὰ ζωγραφισμένα

<sup>1.</sup> Στόν γεωμετρικό ρυθμό λ.χ. τό άγγεῖο τό γραμμένο μὲ γεωμετρικά σχήματα προσωποποιεί κατά κάποιον τρόπο, τον ίδιον τόν πεθαμένο. ζωγραφισμένον όπως ήτανε όταν ζούσε. Στήν παράσταση αὐτή δὲν Ενδιαφέρει ή μορφή τοῦ πεθαμένου ή άτομική, τά χαρακτηριστικά του τά φυσικά, ή «πραγματική» τουὄψη: ἐνδιαφέρει ή ὄψη του σάν μέλος τῆς χοινότητάς του, ἢ τῆς φυλῆς του, τὸ πῶς ἦτανε γραμμένο τὸ χορμί του (μὲ τὸ τατουάζ). Πολλά σημερινά ἔθιμα ἐξηγούν καχίτερα την αποψή μας. Στίς κηδείες επιμένουμε να δάλουμε το «φέσι» τοῦ μακαρίτη, ἢ τήν στολή του ἢ τὰ παράσημά του, ἐπειδὴ αὐτὰ δίνουν τὴν πιὸ σπουδαία όψη του προσώπου, όπως την ελέπει ή κοινωνία, που για την πραγγιατική του όψη δέν ένδιαφέρεται. όχι μόνον, παρά καὶ τὲ όρισμένες ἐποχές καί τόπους την θεωρεί και άσέδεια την παράσταση της άτομικής όψης, όπως λ.χ. σὲ πολλοὺς λαοὺς σημερινοὺς ἀκόμη ἡ θρησκεία ἀπαγορεύει τὴν φωτογραφία των προσώπων, και το τής Γραφής: «μή ποιήσεις σεαυτφ είδωλον κ.λ.π, "Ετσι και μέ τὸν γεωμετρικό ρυθμό παρουσιάζοντας ενα άγγεῖο μὲ τὴν δαφή και το τατουάζ που είχε ο πεθαμένος μέσα στην όμαδική ζωή, κρατοῦσαν την επίσημη και μόνη άξια να κρατηθεί όψη του. "Εξω άπ' αὐτὸ είναι καί άλλο αϊτιο πού συμδάλλει σ΄ αύτην την άντίληψη πώς, προσέχοντας περισσότερο τά φανταχτερά έξωτερικά στολίδια, δέν άσκεῖται τὸ δλέμμα στὸν ξεχωρισμό τῶν Ιδιαιτέρων χαραχτηριστικῶν, ὅπως λ.χ. ἕνας ἀναθρεμένος σὲ πολιτεία. ὅταν πάει στην έξοχη, δέν ξεχωρίζει τά μουλάρια τοῦ χωριοῦ ἀπό τὶς φυσιογνωμίες τους, όπως τὰ ξεχωρίζουνε οί χωριάτες, ἢ όπως οί λευχοί δέν ξεχωρίζουν τίς φυσιογνωμίες τῶν κινέζων, γιατί προδάλλει πρωτήτερα τὸ γενικό τους χαραχτηριστικό, τὸ κίτρινο χρώμα, κ.λ.π. Έτσι στὸν γεωμετρικό ρυθμό, νὰ ποῦμε, δέν ξεχώριζαν τον εναν άπο τον άλλον ούτε μέτο όνομά του «ό Γιώργης του Παύλου», ούτε μέ τὰ χαραχτηριστικά τού προσώπου του «ό μελαχρινός» τόσο, όσο μέ τά χαραχτηριστικά του που είχε σάν μέλος τῆς όμάδας, αὐτὸς λ.χ. «μέ τούς τρεῖς χαλκάδες στή μύτη» ή «μέ τὶς πέντε κόκκινες γραμμές στό στήθος». "Όταν οί γραμμές αυτές (έννοω του γεωμετρικού ρυθμού) ξεφεύγουν από τά σχέτα γραμμένα σχήματα. καί προχωρούνε σὲ παραστάσεις, τότε πρώτα πρώτα παρουσιάζουνε ζῶα, τὰ τοτέμ τῆς φυλῆς, που μέλος της ήτανε ό νεκρός. "Ετσι άπλη ίδεα εχφράζεται με άπλα παραστατικά μέσα, άλλα με την πίστη τοῦ «μεμυημέμου», δηλαδή μὲ τήν ἄσκηση του νὰ δέχεται αύτὰ τά παραστατικά μέσα, μεγαλώνει ή γοητευτική δύναμη της ίδέας, χωρίς να χρειάζεται απαραίτητα νὰ συμβάλει καὶ ἡ οπουδαία τεχνική τῆς παράστασης. Μὲ τὸν καιρό ὅμως, μέ την χρήση και μέ την ζήτηση, ή τεχνική προοδεύει και κάνει πολύπλοκες συνθέσεις με άρμονικούς ρυθμούς. Τά ίδια παρατηρούμε και σε χορούς πρωτογόνων και σε φορεσιές και σε προσωπεία και σ' έργαλεία και σε ναούς και σέ κειμήλια και σκεύη, και όπλα, και γενικά όλα τὰ πράματα τῆς πρωτόγονης τέχνης είναι σφραγισμένα μέ μυστηριακές παραστάσεις. όπως λ.χ. σέ μας συραγίζονται τὰ πρόσφορα.

στά τοιχώματα σε σπηλιες άπό προϊστορικά χρόνια. 'Αλλά και πολλές μάσκες σημερινών πρωτόγονων και χοροί, θαυμάζονται για την αισθητική τους άξια.

· Πολλές ἀπό τὶς σημερινές πρωτόγονες φυλές, μέ τὰ τύμπανά τους μόνον μεταδίδουν πολύπλοκα μηνύματα σὲ μακρυνὲς ἀποστάσεις καὶ συνθέτουν ἐκφραστική καὶ γοητευτική μουσική μὲ τοὺς ἀπλοὺς ἤχους τῶν τυμπάνων.

"Αλλ' όσοδήποτε κι ἄν έξελιχτεῖ ή τεχνική τῆς πρωτόγονης τέχνης, τὰ ἔργα της ἔχουν πάντα κύριο χαραχτηριστικό τους τὸ μυστηριακό, τὸ μυστηριακό ὅχι σὰν λυρικό στοιχεῖο ὅπως στὴν ποίηση καὶ τὴν τέχνη, νόμιμο πάντα, παρὰ σὰν θρησκευτικὸ μυστήριο μὲ

άμεσην ένέργεια τρομοκρατική καὶ θαυματουργική.

Λέμε λοιπόν πώς αὐτό τὸ μυστηριακό, τὸ τέτοιας λογῆς, παύει νὰ εἶναι τὸ κύριο χαραχτηριστικό στὰ ἔργα τῆς κλασικῆς λεγόμενης τέχνης, ἐπειδὴ ἐκεῖ παίρνει τὸ ἐπάνω χέρι ἡ ἐπιβολὴ μὲ τὴν τεχνική τελειότητα (¹). Τὸ ἔργο τῆς κλασικῆς τέχνης χαραχτηρίζεται κυρίως ἀπὸ τὴν ἔλλειψη τοῦ μύθου, ποὺ ἔχει νὰ πεῖ πρόληψη, δυσιδαιμονία, θρησκευτικὴ πίστις, κ.λ.π. Στὸ κλασικὸ ἔργο λείπει ὁ καταναγκασμός ἀπὸ τέτοιας λογῆς ἰδέα ἢ πίστη. Τὸ κλασικὸ ἔργο ἔχει αὐτάρκεια κοὶ πείθει ἀφὸ ἐαυτοῦ». Κύριο χαραχτηριστικό του εἶναι ὄχι ὁ μῦθος, δηλαδὴ τὸ μυστηριῶδες ἢ μυστηριακὸ (ποὺ τὸ μεταχειρίζεται νόμιμα κι αὐτό σὰν στοιχεῖο τέχνης, λυρικὴ ἔκφραση κλπ.) παρὰ ὁ «λόγος», ὁ ὁρθὸς λόγος, ἡ ἀνθρώπινη πεῖρα, κι ἐκφράζεται διαλεκτικὰ ἢ ἀγωνιστικά, δηλαδὴ μὲ λόγον καὶ ἀντίλογο καὶ συμπέρασμα, ποὺ αὐτὸ εἴναι ἡ σοφία τοῦ ποιητή, ποὺ ἐκφράζει τοὺς κοινοὺς πόθους καὶ τὴν κοινὴ ἠθικὴ καὶ τὴν κοινὴ σοφία.

Ίδίως τὰ ἔργα τῆς καλῆς ἐποχῆς, δηλαδή τῆς δημοκρατίας καὶ τῶν Ἑλλήνων καὶ τῶν Ρωμαίων, ἔχουν χτυπητή αὐτὴ τὴν παρουσία τοῦ λόγου. "Οχι πώς τὰ ἔργα αὐτὰ δὲν ἐκφράζουν θρησκευτικὲς ἰδέες, ἀφοῦ καὶ θεοὺς ἀκόμη καὶ δαίμονες βλέπουμε σ' αὐτὰ νὰ παρουσιάζονται, καὶ νὰ συνομιλοῦν μὲ ἀνθρώπους, καὶ νὰ συνεργάζονται μ' αὐτούς, ἢ νὰ τοὺς ἐχθρεύονται. Αὐτὰ ὅμως ὅλα γίνονται μὲ τρόπο «λογικὸν» ποὺ ἡ ἀνθρώπινη πεῖρα καὶ αἰσθαντικότητα τὸν δέχονται χωρὶς δέος ἢ ἀπορίαν, ἐπειδή ὅλα καὶ τὰ πιὸ μυστηριακὰ καὶ τερατικὰ καὶ ἐξωτικὰ φαίνονται σὰν νὰ χωρᾶνε μέσα στὸν κόσμο τῆς λογικῆς, μὲ τὸ νὰ γίνονται σὰν μὲ φυσικούς, δηλαδή λογικοὺς νόμους.

Στὸν "Ομηρο, στὸν Πίνδαρο, στην Σαπφώ, στους τραγικούς, στον 'Αριστοφάνη, στην γλυπτική και άρχιτεκτονική, στους φιλοσόφους, ἐπιστήμονες καὶ ρήτορες, ο' ὅλα ἐκεῖνα τὰ ἔργα που συνειθίσαμε μαζὶ μὲ τὴν ἐποχή τους νὰ τὰ ὀνομάζουμε κλασικά, παρατηροῦμε τὴν λαγαρή παρουσία τοῦ λόγου σὲ μέτρα, σὲ ρυθμούς, σὲ ἱδέες τόσο που κλασικό, σημαίνει τὸ λογικό, τὸ μετρημένο μὲ τὴν ἀνθρώπινη

<sup>1,</sup> Συχνὰ μὲ τὴν λέξη κλασικό χαραχτηρίζουμε καὶ ἔργα πρωτόγονης εἴτε ρωμαντικῆς τέχνης, ἀλλὰ τότε ἐνοοῦμε τὰ οελειότερα ἢ πρότηπα εἰς τὸ εἴδος τους' ὅπως λ. χ. ἔργα κλασικὰ τοῦ γεωμετρικοῦ ρυθμοῦ, ὅπως τὰ 'Αττικὰ ἀγγεῖα, τοῦ Γοτθικοῦ ρυθμοῦ, ὅπως ἡ Παναγία τῶν Παρισίων, κλπ. •Αῦτὴ ὅμως ἡ χρήση τῆς λέξης κλασικὸν εἶναι καταχρηστική.

έμπειρία, τὸ έλεύθερο πνευματικά καὶ δημοκρατικό κοινωνικά, δηλαδή ξελαγαρισμένο στὸ καμίνι τῆς κοινῆς γνώμης. Οἱ ἀνθρώπινες πράξεις γίνονται μέσα σὲ πλαίσια ἀνθρώπινα, μέσα σὲ ἀνθρώπινα μέτρα. Μπορεί οἱ θεοὶ νὰ κατεβαίνουν γιὰ νὰ βοηθήσουν τοὺς ἀνθρώπους, ἀλλά τὸ κάνουν μὲ τρόπον λογικό, δὲν ἐνεργοῦν αὐθαίρετα, δίνουν λόγο γιατὶ τὸ κάνουν. Ἡ ᾿Αφροδίτη ἀγαπάει τὸν Αίνεία γιατὶ εἶναι γιός της. ᾿Αλλοιῶς παρουσιάζεται τὸ θαυμάσιο σὲ κα ροὺς ἀπολυταρχικοὺς καὶ ἀλλοιῶς σὲ δημοκρατικούς. Ὅταν ὁ Ξέρξης τιμωρεῖ τὸν Ἑλήσποντο μὲ ραβδισμούς, γιατὶ τοῦ χάλασε τὴν γέφυρα ποὺ εἶχε κάμει γιὰ νὰ περάσει ὁ στρατός του, ἐνέργησε μυθικά, δηλαδή ἀνάλογα μὲ τὸ ἀπολυταρχικὸ πνεῦμα, ἐνῶ τὸ δημοκρατικὸ πνεῦμα βρίσκει αὐτὸ τὸ κάμωμα γελοῖο, ἐπειδὴ εἶναι αὐθαίρετο, δηλ. παράλογο.

Σ' ὅλα τὰ κλασικὰ ἔργα βαραίνει μιὰ ἀναγκαιότητα λογική, που σ' αὐτὴν ὑποτάζονται θεοί καὶ ἄνθρωποι, καὶ αυτοί διδάσκονται με τὰ πάθη τους τὴν άξία τῆς φρονιμάδας, τοῦ μέτρου, καὶ τοῦ λόγου.

Αὐτό ἴσα ἴσα εἴναι ἡ ἐπανάσταση ποὺ καθρεφτίζεται στην τέχνη καὶ ποὺ σφραγίζει ὅλην τὴν ἐποχή ἐκείνη, αὐτή ἡ ἐλευθερία ποὺ ἐπῆρε ὁ λόγος νὰ θεωρεῖ καὶ ἐρευνᾶ τὸ σύμπαν χωρὶς καμιὰ πρόληψη ἀπὸ μύθο καὶ πίστη. (¹) Ἐποχὴ ὅπου ἐκυβέρνησε ὁ δῆμος, δηλαδή ἡ ὀργανωμένη συνέλευσις, ἀπὸ ἐλεύθερους νὰ συνέρχονται πολίτες, ποὺ εἴχαν γνώση τί άξία εἴχεν αὐτή ἡ ἐλευθερία καὶ καμάρωναν γιὰ αὐτὴν σὰν ἀνώτεροι ἀπὸ τοὺς βαρβάρους, κι εἶναι αὐτὸ τὸ πνεῦμα, τὸ πνεῦμα τῆς ἐλευθερίας, ὄχι τοῦ κάθε ἀτόμου παρὰ τῆς ἐλευθερίας τοῦ λόγου, ποὺ φυσάει μέσα σὲ ὅλα τὰ ἔργα τῆς κλασικῆς ἐποχῆς, καὶ μάλιστα στὴν τραγωδία. Ἡ ἴδια ἡ τραγωδία δὲν χάνει εὐκαιρία νὰ μὴν ἐξάρει καὶ ἐπαινέσει αὐτὸ τὸ πνεῦμα (θυμήσου μάλιστα Πέρσες, Ἰφιγένεια ἐν Αὐλίδι, Κύκλωπα....)

Αύτη ή έποχή ἔχει δύο σημεῖα που θὰ μπορούσαν νὰ δείξουν κάποια χρονικὰ ὅριά της, τὴν μάχη τοῦ Μαραθώνο, τὴν άρχή της καὶ τὴν καταδίκη τοῦ Σωκράτη, τὸ τέλος της. Μὲ τὴν μάχη τοῦ Μαραθώνα, ή ᾿Αθηναϊκή δημοκρατία ἀπόδειξε πὼς μπόρεσε νὰ νικήσει καὶ νὰ ζήσει. Μὲ τὴν καταδίκη τοῦ Σωκράτη ἐφάνη πὼς ὁ μῦθος, ποὺ εἴχε ἀγωνιστεῖ ὅλο αὐτὸ τὸ διάστημα νὰ ξαναπάρει τὸ ἐπάνω χέρι, τὸ κατόρθωσε. Ἡ ἐλευθερία τοῦ λόγου εἴχε ξεπέσει ὅπως εἴχε ξεπέσει καὶ ἡ δημοκρατία καὶ ἡ τραγωδία.

## Λ

Οὔτε ή ἀναπαράσταση, και ἄν ἀκόμα εἴχαμε πλέρια τὴν εἰκόνα πῶς γινόντουοαν οἱ παραστάσεις στὴν ἀρχαιότητα, οὔτε ἡ προσαρμογή στὶς σημερινές μας θεατρικές συνήθειες μποροῦν νὰ εἶναι λύσις σωστή. Τὴν μορφή τῆς τραγωδίας, ὅπως μᾶς παρουσιάζεται μὲ τὰ σωζόμενα ἔργα, γιὰ νὰ τὴν ἐξετάσουμε ἔτσι ποὺ νὰ μπορέσουμε νὰ ἀναπλάσουμε καὶ τὸ παραστατικο της μέρος, καὶ νὰ σχηματίσουμε μιὰ σωστὴν ἰδέα, πρέπει νὰ παρατήσουμε τοὺς ἰδεαλισμοὺς καὶ τοὺς μύ-

ΤΟ Αἰσχύλος εἶχε κατακριθεῖ πὼς ἀποκάλυψε τὰ Κλευσίνια μυστήρια μὲ τὰ ἔργα του.

θους καί νά κοιτάξουμε άπό κοντά τὰ πραγματικά καὶ ύλικὰ αἴτια. Παραδέχτηκαν π.χ. ἰδεαλιστικήν αἰτία ποὺ ὑποχρέωσε τὸν Αἰσχύλο νὰ μεταχειριστεῖ τὰ προσωπεῖα, ἐνῶ θὰ ἔπρεπε νὰ σκεφτοῦν πὼς ἦσαν ἴσως ἀναγκαῖα τὰ προσωπεῖα γιὰ νὰ εὐκολύνουν τὸν ἕναν ἠθοποιὸ νὰ παίξει περισσότερα πρόσωπα, καὶ πολὺ περισσότερο ἀναγκαῖα γιὰ νὰ μεγεθύνουν τὰ πρόσωπα καὶ τὴν φωνή, ἔτσι ποὺ ν' ἀνταποκριθοῦν μὲ τὸν ὄγκο καὶ τὴν ἕνταση στὸ μέγεθος τοῦ χώρου τοῦ ἀρχαίου θεάτρου.

Το μέγεθος τοῦ χώρου τοῦ ἀρχοίου θεάτρου καὶ ἡ ἀρχιτεκτονική του, δὲν διαμορφώθηκαν ἀπό καμιὰ θρησκευτικήν εἴτε ἰδεαλιστικήν αἰτίσ, παρὰ μόνο ἀπό τὴν ἀνάγκη νὰ ἀνταποκριθοῦν στή συρροἡ τοῦ πλήθους. "Οταν δέκα καὶ εἴκοσι καὶ τριάντα χιλιάδες πολίτες μαζευόντουσαν νὰ χαροῦνε τὴν ζωντανή παρουσία τῆς κοινότητάς τους, νὰ γιορτάσουνε τὴ μεγάλη γιορτή τῆς δημοκρατίας τους, τί σκηνή θἄπρεπε νὰ ὑψώσει καὶ τἱ θέαμα ἔπρεπε νὰ κάμει ὁ ποιητής, γιὰ ν' ἀνταποκριθεῖ στὰ τόσα μάτια καὶ ἀφτιά, καὶ πῶς θἄπρεπε νὰ τοποθετήσει ὅλους αὐτοὺς τοὺς θεατές, γιὰ νὰ μπορέσουνε ὅλοι νὰ χαροῦνε αὐτὸ τὸ θέαμα!

Ή τραγωδία στην έποχη τοῦ Αἰσχύλου ἦταν πιὰ ἐπίσημη τελετη κι εἶχε γίνει τετραλογία καὶ πάρει ἀνάστημα, σχῆμα, ὕφος γιὰ νὰ φαντάζει σὲ μεγάλο πλῆθος. Αὐτὸ ἀκολούθησαν καὶ ὅλοι οἱ τραγικοὶ κι αὐτὸ πρὶν ἀκόμη τὸ θέατρο γίνει μαρμαρένιο. "Όταν τὰ θέατρα ἔγιναν πέτρινα, καὶ ὅλες οἱ πολιτεῖες καὶ μοναστήρια ἀκόμη ἀπόχτησαν τὰ πέτρινα θέατρά τους, γιὰ τὰ πανηγύρια στὶς χρονιάρες ἡμέρες τους, τότε ἡ τραγωδία πιὰ εἶχε πάρει τὸν κατήφορο, εἶχε γίνει ρουτίνα, ὅπως λέμε, ἣ καὶ ξεπέσει όλότελα ὅπως καὶ σήμερα ἔγινε σὲ πολλὰ φημισμένα πανηγύρια, μὲ παράδοση, ἐνῶ ἔχουν χτίσει νέους ώραίους, ναούς, παράλληλα ἔχουν παρατήσει καὶ ξεχάσει τὰ ἄσματα καὶ τοὺς χοροὺς ποὺ συνήθιζον παλατότερα.

Ή τραγωδία εἶνοι ἔτσι κατασκευσσμένη ποὺ νὰ γεμίζει μὲ τὴν παρουοία της καὶ σὰν θέαμα καὶ σὰν λόγος χῶρο μεγάλον, γεμᾶτον ἀπὸ μεγάλο πλῆθος. Τέτοια θέατρα δὲν ἔχουμε σήμερα, κι εἶναι μιὰ πρώτη δυσκολία αὐτή, ποὺ προσπαθοῦμε νὰ στριμώξουμε τὴν τραγωδία μέσα στὶς κλειστές μας σκηνές, πρᾶγμα ποὺ μοιάζει σὰν νὰ θέλουμε νὰ παίξουμε μιὰ συμφωνία τοῦ Μπετόβεν σ' ἔνα μικρὸ δωμάτιο μὲ τέσσερα πέντε ὄργανα.

Ό Γερμανός σκηνοθέτης Ράϊνχαρτ κάτι μυρίστηκε άπ' αὐτό κι ξφτιασε τὸ Grosschauspielhaus στὸ Βερολίνο, ὅπου παράστησε πρῶτα ᾿Αθηναϊκὲς τραγωδίες καὶ σιγὰ σιγὰ, κατάντησαν ἐκεῖ νὰ παίζουνε «Τρεῖς σωματοφύλακες» καὶ ἄλλα «θεαματικὰ» ἔργα. Ἔνιωσαν τὴν ἀνάγκη θεάτρου μὲ μεγάλον χῶρο, ἀλλὰ πάλι ἡ τεχνική τους ἔμεινε τεχνικὴ τοῦ θεάτρου μὲ τὸν μικρὸ χῶρο. ᾿Αλλὰ ἄς τὰ ἐξετάσουμε δλα μὲ τὴν σειρά. Καὶ πρῶτα: σὲ τὶ θέατρο θὰ παίξουμε τὴν τραγωδία; Σὲ ἀρχαῖο, ἡ σὲ σημερινό; σὲ ὑπαίθριο, ἡ σὲ σκεπασμένο; σέ κλειστή, ἡ ἀνοιχτὴ σκηνή; (¹)

Έξηγοῦμε πώς κλειστή σκηνή λέγοντας, ἐννοοῦμε τὴν σκηνή μὲ τὸ δάθος, ἕνα δωμάτιο ἀπό τέσσερους τοίχους ποὺ ὁ τέταρτός του τοῖχος εἶναι ἡ αῦλαία. ἀνοιχτή σκηνή λέμε τὸ ξέχωστο πατάρι, ὅπως στή σκηνή τοῦ Σαίξπηρ.

1. Τὸ θέατρο.—Σὲ κλειστή σημερινή σκηνή δὲν παίζεται ή τραγωδία. Οἱ παραστάσεις τραγωδιῶν στὴ σκηνὴ τοῦ θεάτρου στὴν ὁδὸν Αγίου Κωνσταντίνου καὶ σ' ἄλλα θέατρα δὲ μπόρεσαν νὰ ξεφύγουν ἀπὸ τὸ αἴσθημα τῆς ἀσφυξίας ποὺ δίνει ἡ τραγωδία χωμένη μέσα σὲ κλειστή σκηνή, καὶ τῆς σύγχυσης ποὺ παρουσιάζει τὸ «φυσικό» ἢ νατου· ραλιστικό παίξιμο. Ἡ τραγωδία δέν εἶναι δράμα που μπορούμε νὰ τὸ δοῦμε ἀπὸ τὴν κλειδαρότρυπα, ὅπως τοὺς «Βρυκόλακες» τοῦ «Ίψεν. Δέν ἔχει καμιάν οἰκειότητα ἡ φυσικότητα τῆς καθημερινῆς ζωῆς, οὔτε ό άέρας που άνασαίνει μοιάζει με τον άέρα που άνασαίνουμε σήμερα μέσα στίς μεγαλουπόλεις, μὲ τοὺς συνωστισμοὺς στοὺς δρόμους, ποὺ είναι πάντα γεματοι σάν έκκλησιές σε χρονιάρες ήμέρες, στά τράμ, πού είναι πάντα ξέχειλα σάν σὲ καιρούς πανηγυριῶν ἢ ἀγώνων, στίς σάλες τῶν κινηματογράφων, ποὺ δὲν προφταίνουν νὰ ἀεριστοῦν ἀπὸ τά πολλά χνώτα κ.λ.π. ή μικρότητα καὶ ή στενοχώρια όλων αὐτών ποὺ είναι τὸ καθημερινό χαραχτηριστικό θέαμα τής έποχής μας, δέν είναι το κλίμα τῆς τραγωδίας.

Ό χορὸς πρωτα πρωτα στὴν τραγωδία εἶναι τὸ κύριο σῶμα, τὸ οὐσιαστικὸ μέρος καὶ ἡ «ὑπόθεση» τὸ δεύτερο κι ἄς τονίζει ὁ ᾿Αριστοτέλης τὴν ἀξία τοῦ μύθου, δηλαδὴ τῆς ὑπόθεσης, στὴν τραγωδία. 'Ο χορός, στὸν Αἰσχύλο, ἔχει ἄλλην ἀξία καὶ ἄλλη στὸν Εὐριπίδη. Γιὰ μᾶς σήμερα ἡ ὑπόθεση καὶ ἡ πλοκή, δηλαδὴ ἡ περιπέτεια τοῦ ἔργου ἔχει τὴν μεγαλύτερη άξία, καὶ οἱ περισσότεροι ἄνθρωποι μόνον τέτοια ἔργα προτιμοῦν, ἔργα περιπετειώδη, καὶ γι αὐτὸ στὴν ἐποχή μας ἔχουν τόση πέραση τὸ ἀστυνομικά. Οἱ ἄνθρωποι ποὺ εὐχαριστιόνται ν' ἀκούσουν ἔνα λυρικὸ κομμάτι, εἴναι ἀσύγκριτα πολὺ λιγότεροι, σχεδὸν τίποτα μπροστὰ στὸ πλῆθος ἐκείνων ποὺ ἀρέσκονται στὰ συγκινητικὰ θεάματα, ποὺ τὸ πιὸ τρέχον εἶδος εἴναι ὁ Ταρζάν, ὁ Φραγκεστάϊν, ἀκόμη κι οἱ ἀκροβασίες καὶ τὸ ποδόσφαιρο.

Ό χορός εἴναι ἕνα λυρικό μεγαλεῖο, καὶ τὸ μέγεθός του εἴναι ἀναγκαῖο καλλιτεχνικά γιὰ νὰ φτάσει νὰ δόσει τὴν μεγαλειώδη ἐντύπωση, καὶ λογικά, ἐπειδὴ ἡ ὑπόσταση τοῦ χοροῦ ἔχει συνάμα κοινωνικόν χαραχτήρα, εἴναι σὰν ὁ ἀντιπρόσωπος ὁλόκληρης τῆς κοινωνίας μέσα στὸ δρᾶμα, κι᾽ αὐτὸ μέ μόνον δύο ἢ τρία πρόσωπα, λιγώτερα δηλαδὴ κι ἀπὸ τοὺς ὅρωες τοῦ δράματος, θάδειχνε τὸ θέαμα ἐλεεινὰ γυμνό. Ἡ συμβατικότητα τῆς τέχνης δὲν ἔχει τὴ δύναμη νὰ τὰ ἀναπληρώνει ὅλα. Γι αὐτὸ εἴναι ἀπαραίτητο ὁ χορὸς νὰ εἴναι πολυπρόσωπος, κι ὁ πολυπρόσωπος χορὸς δὲν χοράει μὲ καγὲναν τρόπο μέσα σὲ μιὰ μοντέρνα κλειστὴ σκηνή, οὔτε μπορεῖ νὰ σταθεῖ στὸ ἴδιο ἐπίπεδο μὲ τὰ πρόσωπα τοῦ δράματος. (1)

'Ο χορός δὲν μπορεί νὰ σταθεί στὸ ἴδιο ἐπίπεδο μὲ τὰ πρόσωπα τοῦ δράματος, γιὰ δυὸ λόγους διαφορετικούς: τὸν θεαματικό, γιατὶ θὰ ἐσυγχιζότανε τὸ θέαμα, καὶ τὸν αἰσθητικό, ἐπειδή, ο μὲν χορός μὲ ὅλον τὸν λυρισμό του, είναι ἡ σημερινὴ πραγματικότητο ἐνῶ τὰ πρόσωπα

<sup>1.</sup> Το μέγεθος, που τὰ πρόσωπα πετυχαίνουν σὲ τα προσωπεία καὶ τους κοθόρνους καὶ τὰ παραγεμίσματα, ο χορός τὸ πετυχαίνει μὲ τὸ πλήθος τῶν χοφευτῶν.

τής τραγωδίας καὶ ή δράση τους, είναι σὰν ἕνα ὄνειρο, σὰν μιὰ ὁπτασία, ἀντίθετα δηλονότι ἀπὸ τὴν ρεαλιστικὴν ἀντίληψη.

Τό θέατρο ὅπου θὰ παίξουμε τὴν τραγωδία πρέπει ἀναγκαῖα νὰ ἔχει δυὸ ἐπίπεδα χωριστά, ἔνα ἀνώτερο πατάρι γιὰ τὰ πρόσωπα, κι ἔνα κατώτερο γιὰ τὸν χορό, κὶ αὐτό, τὰ δυὸ πατάρια, δίνουν κι ὅλας ἔνα ΰψος στὴν σκηνή μας, θέλω νὰ πῶ στὸ θεαματικό της ἀνάστημα. Κι ἡ ἀνάγκη νὰ φαίνεται αὐτὸ τὸ ΰψος ἀπὸ ὅλους τοὺς θεατὲς δημιουργεῖ τὸ κοῖλον. Εἶναι λοιπὸν ἀνάγκη ἡ τραγωδία νὰ παρασταθεῖ σὲ θέατρο μὲ κοῖλον, μὲ ὀρχήστρα καὶ σκηνή, ὅπως εἶναι τἀρχαῖα θέατρα, ποὺ εὐτυχῶς ἔχουμε ἄφθονα ὑποδείγματα.

Τ' ἀρχαῖα θέατρα εἶναι ἐρείπια, ἔξω ἀπὸ τὰ κέντρα. Οὔτε μποροῦμε σ' αὐτὰ νὰ κάνουμε ἐγκαταστάσεις, γιατὶ εἶναι ἐρείπια σεβαστά. Ἐξ ἄλλου, ἐὰν ἔχουν τὴν μορφή ποὺ χρειάζεται γιὰ τὴν παράσταση τῆς τραγωδίας, εἶναι ἄβολα γιὰ σημερινοὺς θεατὲς καὶ σημερινὸς παραστάσεις. Γι' αὐτὸ ἀπ' τ' ἀρχαῖα θέατρα πρέπει νὰ πάρουμε τὴν ἰδέα, τὸ σκέδιο, γιὰ νὰ φτιάξουμε θέατρα μὲ σκηνή, ὀρχήστρα καὶ κοῖλον, σημερινά' σκεπασμένα βέβαια, καὶ βέβαια μὲ φωτιστικὰ κι ἄλλα μηχανήματα, κι ὅλες τὶς βολὲς γιὰ σημερινοὺς θεατές. Τὰ φωτιστικὰ κι ἄκουστικὰ μηχανήματα δὲν πρέπει νὰ φέρουν ἀμέσως στὸ νοῦ μας τἰς κλειστὲς σκηνὲς τῶν θεάτρων ποὺ ξέρουμε, γιατὶ ἡ σκηνὴ τοῦ θεάτρου τῆς τραγωδίας θὰ πρέπει νὰ εἶναι ἀνοιχτή, κι ὅχι κλειστή.

Το μέγεθος τοῦ θεάτρου αὐτοῦ δὲ θὰ τὸ κανονίσει μόνον ή άνάγκη  $\mathbf{v}$  άνταποκριθεί στο μεγαλείο τής τραγωδίας για  $\mathbf{v}$ ά δόσει πλέρια το αίσθητικό της αποτέλεσμα. Θα το κανονίσει και το πλήθος των θεατών, που λογαριάζ υμε να μπορεί να παρακολουθεί τίς παραστάσεις μας. Κι αὐτό εἶναι ζήτημα καθαρά οἰκονομικό. Σὲ μιὰ κοσμούπολη, ὅπως εἴναι σήμερα κι ἡ ᾿Αθήνα, ἕνα μεγάλο θέατρο στδ κέντρον μπορεί να γεμίζει καθημερινά αν παίρνει πέντε χιλιάδες θεατές; 'Αλλά είναι ἀπαραίτητο να έχουμε λύσει αὐτὸ τὸ οἰκονομικό πρόβλημα γιὰ νὰ καθορίσουμε το μέγεθος τοῦ θεάτρου μας. "Οσο πιο μεγάλο είναι το θέατρο, τόσο μεγαλώνει ή απόσταση των θεατων από την σκηνή, κι ή ἀπόσταση αὐτη ἔχει ὅρια ποὺ δὲ μποροῦμε νὰ τὰ ξεπεράσουμε, χωρίς να ύποχρεωθοῦμε ν' αλλαξουμε και την τεχνική τῆς παράστασης. Γιατί άλλοιως θὰ παίξει ἔνας ήθοποιὸς μπροστά σὲ έξακόσιους ώς χίλιους θεατές, κι άλλοιως μπροστά σὲ δέκα ώς εἴκοσι χιλιάδες. Στην πρώτη περίπτωση μπορεί να βγεί μόνον ντυμένος καί φκιασιδωμένος «φυσικά». Καὶ νὰ κινηθεῖ καὶ νὰ μιλήσει ἐπίσης φυσικά, χωρίς να ύπερβάλει οὔτε τον τόνο τῆς φωνῆς του, οὔτε τὶς χειρονομίες του. Στην δεύτερη περίπτωση είναι άλλοιως, όπως θα ίδοθμε πάρα κάτω.

"Αν τὸ θέατρο ποὺ θὰ φτιάξουμε θὰ εἶναι χιλίων θέσεων, μποροῦνε ἐκεῖ ἀκόμη νὰ παίξουνε φυσικὰ οἱ ἡθοποιοἱ. 'Αλλὰ ἡ 'Αθηναϊκὴ τραγωδία ἔχει πάρει τὸ μέγεθός της μιὰ καὶ καλὴ ἀπὸ τὴν ἀρχή, καὶ δὲν χωράει μέσα σὲ τόσο μικρὸν χῶρο. "Οπως λ.χ. ἡ ἔννατη συμφωνία χρειάζεται τόσα καὶ τόσα ὄργανα καὶ τόσους ἀοιδούς καὶ τόσον χῶρο γιὰ νὰ ὁλοκληρωθεῖ ἡ ἐκτέλεσή της, ἔτσι κι ἡ 'Ορέστεια θέλει τὸν χῶρο της καὶ τὸ θέατρό της. Στὸ νέο θέατρο, τὰ φωτιστικὰ καὶ ἀκουστικὰ μηχανήματα θὰ μπορέσουν νὰ τονίσουν καὶ ἐξάρουν μάλι-

στα στὰ σημεία τὰ καθέκαστα, ὅπου χρειάζεται, κι ἡ σκάλα εἶναι πλούσια σὲ λογῆς ἀποχρώσεις. "Αλλα μηχανήματα βοηθητικά, μὲ τὶς δυνατότητες ποὺ ἔχει σήμερα ἡ μηχανή, θὰ μποροῦν νὰ παρουσιάζουν τοὺς ἀπὸ μηχανῆς θεοὺς, ἀγγέλους καὶ νεράϊδες καὶ δαίμονες, μὲ ἀνάλογη μετγαλοπρέπεια.

'Αλλά ἄς παραδεχτοῦμε πώς θέλουμε νὰ κόψουμε ὀλότελα ἀπό τὴν παράδοση καὶ τὸν γενικό ρυθμὸ τῆς τραγωδίας, κι ἐπιμένουμε νὰ τὴν παρουσιάσουμε ρεαλιστικά, μὲ τὶς ἀπαιτήσεις τοῦ σημερινοῦ θεατῆ, καὶ πώς σκεφτήκαμε πρώτα πρώτα νὰ λύσουμε τὸ πρόβλημα τοῦ χοροῦ ἀλλοιῶς: νὰ τὸν βάλουμε στὸν πρώτον ἐξώστη, κοντά στὴ σκηνή, μισοὺς δεξιὰ μισοὺς ἀριστερά, νὰ τὰ είποῦν ἀπὸ κεῖ. 'Η παράστασή μας μέσα στὴ σκηνὴ νὰ γίνει μὲ τὸν καλήτερον ρεαλισμό. Τότε θά πρέπει ν' ἀλλάξουμε καὶ τὸ κείμενο. 'Η τραγωδία ἔχει ἔτσι κατασκευαστεῖ, ποὺ τὸ ὀνειρώδες εἴναι συνυφασμένο μὲ ὅλα της τὰ μέρη. Τὰ χορικά, οἱ στιχομυθεῖες, οἱ ἐξάγγελοι, ὅλα αὐτὰ πρέπει κάπως νὰ ἀλλαχτοῦν, ἀλλὰ τότε φτιάχνουμε ἄλλο ἔργο.

'Ανάμεσα στήν μορφή τῆς τραγωδίας την τελετουργικά δεμένη καὶ τὴν ἐλευθερία τοῦ λόγου, φαίνεται ἀπό πρώτη ματιὰ μιὰ ἀντινομία, ὅμοια μ' αὐτὴν ποὺ εἴναι ἀνάμεσα στὸν χορὸ καὶ τὴν ἐλευθεροστομία τῶν τραγικῶν καὶ μάλιστα τῶν κωμικῶν ήρώων. 'Επίσης ἡ «ὄψη» τῆς παράστασης μὲ τὸ ντύσιμο τῶν ἡθοποιῶν τὸ φανταχτερὰ χρωματισμένο. ἔρχεται καὶ αὐτἡ σὲ ἀντίφαση μὲ τοῦ λόγου τὴν ἐλευθερία καὶ τὴν γενικὴ ἐλευθερία στὴν τέχνη, σ' ἐποχή ποὺ ἐλατρεύτηκε τὸ γυμνὸ καὶ τὸ μάρμαρο πῆρε τὴ ζωἡ ποὺ βλέπουμε στὰ γλυπτά. 'Αλλ' ἡ ἀντινομία αὐτή μοιάζει μὲ τὴν ἀντινομία ἀνάμεσα στὴ δωρική γραμμή τοῦ Παρθενώνα. λ.χ. καὶ τὰ γλυπτά τῆς μετώπης. 'Η πρώτη είναι δεμένη στὴν παράδοση, τὰ δεύτερα ἔχουν ἐλευθερωθεῖ ἀπὸ κάθε τέτοιον δεσμό.

Κι έκεῖ κι έδῶ, στὴν τραγωδία, ἔχει γίνει ὅ,τι φυσικότατα γίνεται μὲ κάθε νεωτερισμό, πού, γιὰ κάμποσο χρονικό διάστημα ντύνεται τὶς παληὲς ἀπό παράδοση μορφές ὅπως ἀκριβῶς εἴδαμε στις ἡμέρες μας μὲ τὴν ἐξέλιξη τοῦ αὐτοκινήτου, τοῦ ἀεροπλάνου καὶ τῶν λοιπῶν μηχανῶν. Τὰ πρῶτα αὐτοκίνητα ἔγιναν ὅμοια μὲ τὶς καρότσες ποὶ τὶς ἔσερναν ἄλογα, Πέρασαν χρόνια ὡσότου κι ἡ μορφὴ τοῦ αὐτοκινήτου, κι ἡ μορφὴ τῶν πόλεων ἀκόμη ἀλλάξουν, γιὰ νὰ προσαρμοστοῦν στὴν νέα ταχύτητα. Τὸ ἔδιο κι ἡ τραγωδία Ξεκίνησε ἀπὸ τὸν χορό, καὶ πέρασε καιρὸς ὡς ὅτου ὁ χορὸς γίνει ἑξάρτημα κι ὕστερα λείψει ὁλότελα.

'Ο Αἰσχύλος, ἔχοντας ἀπὸ τὴν παράδοση τὸν γορό καὶ ὑποτυπώδη διάλογο κι ἀποβλέποντας στὸ πλῆθος τῶν θεατῶν και τὴν ἐπισημότητα τῆς γιορτῆς, ἔφτιαξε τὸν τύπο αὐτὸν τῆς τετραλογίας, ποὺ κράτησε ὡς τὸ τέλος τῆς δημοκρατίας. 'Η ἐλευθερία ἐφύσηξε μέσε στὸν λόγο, ἀλλὰ ἡ μορφὴ τῆς παράστασης, λόγος καὶ «εἴδος». διατήρησε τὸ ὑποβλητικό, τὸ γοητευτικό, τὸ μουσικό, τὸ «ὀνειρῶδες». Ποὺ αὐτὸ πρέπει νὰ πετύχει καὶ ἡ σημερινὴ παράσταση γιὰ ν' ἀποδόσει ὅλη τὴ μουσικὴ γοητεία τῆς τραγωδίας. 'Αλλ' αὐτὸ είναι ἐκεῖνο ποὺ τὸ λέμε ποίηση, ποὺ τόχει κάθε ἀληθινὸ ἔργο, ποὺ ἐκφράζεται συμβολικὰ κι' ὅχι ρεαλιστικά.

'Από παλιά τὸ θέατρο ὅλλαξε συχνά μορφή, άνάλογα μὲ τἰς κοινωνικὲς συνθήκες. 'Αλλά τὸ ὁληθινὸ θέατρο, ὅπως κι ἡ ἀληθινἡ ποίηση δὲν ἔχασε ποτὲ τὸ ὀνειρῶδες. Αὐτό καὶ στὸν καιρό μας προσπαθοῦν πολλοὶ

συγγραφεῖς νὰ τὸ πετύχουν, μὲ τὶς «εἰκόνες» ποὺ μπάζουν τη μία μέσα στην ἄλλη, ἀκόμη κι ὁ κινηματογράφος μὲ τὸν τρόπο τοῦ Ντίσνεϋ ἢ καὶ τοῦ Σαρλώ, γιὰ ν' ἀναφέρω τὰ πιὸ πρόχειρα παραδείγματα.

Λοιπόν κατ' άρχήν μεγάλο θέατρο για περίπου δέκα χιλιάδες θεατές, σκεπασμένο, μέ δλα τα μοντέρνα μηχανήματα έξοπλισμένο. Αὐτό θὰ πρέπει νὰ οἰκοδομηθεῖ σὲ κεντρικό μέρος, λ.χ. στὸν κῆπο τῶν Μουσῶν, ἀντίκρυ στὸ Πανεπιστήμιο. Έκεῖ, ἔξω ἀπὸ τὴν τραγωδία, θὰ μποροῦν νὰ δίνονται μεγάλες γιορτάδες πανηγυρικές κι ἐπίσημες. Στὸ θέατρο αὐτὸ θὰ δοθεῖ ὅπως πρέπει ἡ τραγωδία καὶ συμπληρωματικά, θὰ μπορεῖ νὰ παίζεται καὶ σὲ ὑπαίθρια ἀρχαῖα θέατρα.

Μὲ τέτοιες προτάσεις βέβαια φεύγουμε ἀπό τὸ ἔδαφος τῆς πραγματικότητας. ᾿Αλλά σ᾽ ἐκείνους ποὺ θέλουν νὰ κάνουν τὰ πράγματα
«ἐκ τῶν ἐνόντων» ἀπαντᾶμε πὼς ἔτσι ποτὲ δὲ θὰ δοκιμάσουν τὴ χαρὰ
τῆς ἀληθινῆς ἐπιτυχίας. Ἦλλωστε αὐτὴ τὴ δουλειὰ ποτὲ δὲ θὰ μπορέσει
νὰ τὴν κάμει καμιὰ ἰδιωτικὴ ἐπιχείρηση, οὔτε βέβαια ἡ πολιτεία μὲ τὴν
θεατρικὴ πολιτικὴ τῆς σημερινῆς καλλιτεχνικῆς ἀσυδοσίας καὶ βαρύτατης
φορολογίας.

2) Οἱ ὁ πο κριτές. Πῶς θὰ παίξουν τὰ πρόσωπα τῆς τραγωδίας; Μὲ μάσκες καὶ κοθόρνους, ὅπως ἔκανε ὁ Σικελιανὸς στοὺς Δελφοὺς καὶ συνεχίζει ὁ Καρζῆς, ἢ μόνον μὲ ἀρχαία κοστούμια, κατὰ τ' ἄλλα φυσικά; 'Απὸ τοὺς ὑποκριτές, τοὺς παίχτες τῆς τραγωδίας θὰ ζητήσουμε ἄλλα προσόντα ἀπὸ ἐκεῖνα ποὺ διαθέτουν οἱ ἡθοποιοί μας. Οἱ ὑποκριτὲς τῆς τραγωδίας πρέπει νὰ ἀνταποκριθοῦν στὸ μέγεθος τοῦ χώρου τοῦ θεάτρου μας. 'Εδῶ ὁ ἡθοποιὸς πρέπει νὰ πάρει μέγεθος, γιὰ νὰ μὴ χαθεῖ ἀπὸ τὰ μάτια τῶν θεατῶν του. Πρέπει νὰ βάλει μάσκα, νὰ φουσκώσει μὲ παραγεμίσματα τὸ κορμί του, νὰ τὸ ψηλώσει μὲ ψηλοτάκουνα, εἴτε κοθόρνους. Οἱ χειρονομίες του πρέπει νὰ εἶναι ἀργὲς καὶ φανταχτερές, ἡ φωνή του ἔντονη καὶ τονάτη, καὶ βέβαια ἡ προφορὰ καὶ ἄρθρωσἡ του ἄψογη γιὰ μεγάλον χῶρο. Αὐτὰ ὅμως ὑποχρεώνουν ἀναγκαῖα σὲ ἀλλαγὴ τῆς τεχνικῆς του. Μιὰ καὶ δὲ θὰ εἶναι πιὰ «φυσίκός», θὰ πρέπει νὰ παίξει ἔτοι ποὺ τὸ παίξιμό του νὰ φανεῖ φυσικό, μὲ τὴ σύμβαση ποὺ γνωρίζει νὰ φτιάνει αὐτὰ ἡ τέχνη. Καὶ νὰ πῶς φτάνουμε στὴν τεχνική τῆς κούκλας.

Ή κούκλα ἔχει τὴ δικιά της αἰσθητική γοητεία, ποὺ εἶναι ἡ πλαστική γοητεία (τῆς γλυπτικῆς) δυναμωμένη μὲ τὰ χρώματα (γοητεία ζωγραφική) καὶ μάλιστα μὲ τὴν κίνηση (γοητεία τοῦ χοροῦ) ἡ κήνηση τῆς κούκλας ἔχει κάτι ἀπὸ τὴ γοητεία ποὺ ἔχει στὸν κινηματόγραφο τὸ ἀργὸ γύρισμα. Ἡ παρουσία αὐτὴ ἔχει ζωηρὸ τὸ ὀνειρῶδες ἡ μυστηριῶδες ποὺ ἔχει κάθε μὴ ώμὰ ρεαλιστικὸ ἔργο τέχνης καὶ ποὺ εἶναι πολὸ ὑποβλητικό. Καὶ ἡ τεχνικὴ τῆς κούκλας παραλλάζει σύμφωνα μὲ τὴν ἀπόσταση. λ. χ. τὸ μάτι μεγαλώνει σὲ βάρος τοῦ ἄλλου προσώπου, τὸ ἄνοιγμα τοῦ στόματος γίνεται καὶ ἀντηχεῖον γιὰ νὰ τονώνει τὴ φωνή, κλπ. Ἡ κούκλα ἔχει καὶ τὴ γοητεία τοῦ τερατώδους ἡ τῆς καρικατούρας.

"Όποιος ἔχει ίδει κουκλοθέατρο, μάλιστα τὸ περίφημο γιαπωνέζικο κουκλοθέατρο, άλλὰ καὶ καρναβάλι μὲ μασκαράδες, αὐτος γνωρίζει τἡν ὑποβλητική γοητεία τῆς κούκλας, τῆς μάσκας καὶ τῆς συμβατικῆς κίνησης καὶ φωνῆς. Λὲς καὶ τὸ ὀνειρῶδες, τὸ λυρικό, τὸ ἑξωτικό, τὸ τερατικὸ κι ὅλες οἱ ἀποχρώσεις τοῦ ὑπερφυσικοῦ, γιὰ τὶς ὁποῖες μιλήσαμε πάρα πάνω, στὶς κοῦκλες βρίσκουν τὰ πραγματικὰ ὄργανά τους. τὴν τέ-

λεια παρουσία τους. ΟΙ ήθοποιοί τοῦ Αἰσχύλου μὲ τις μάσκες τους, τὰ παραγεμισμένα κορμιά τους, ντυμένα μὲ φουοκομένο γάρμπος καὶ φανταχτερὰ χρώματα καὶ μεγαλωμένα μὲ κοθόρνους, δὲν ἤταν ἄλλο ἀπὸ μεγαλόσωμες κοῦκλες, ἐξωτικὰ ώραῖες, πούχαν τὸ χάρισμα νάναι αὐτοκίνητες κι αὐτόφωνες.

Ή τεχνική τῆς τέτοιας κούκλας δὲ μπορεῖ ποτέ πιὰ νὰ εἶναι τὸ φυσικὸ παίξιμο, οὔτε ἡ τεχνική τῶν ἡθοποιῶν μας, ὅπως τοὺς βλέπουμε σήμερα στὴν,κλειστή σκηνή. Ἄν κάτι γνώριζαν ἀπ' αὐτὴν τὴν τεχνική, ὅσοι κάμανε παραστάσεις μὲ μάσκες καὶ καθόρνους. δὲ θὰ παρουσίαζαν ποτέ τὸ ἄσκημο θέαμα ποὺ παρουσίασαν, ἀπ' αὐτὴν εἰδικὰ τὴν ὅποψη, ὅλες οἱ παραστάσεις, ἀκόμη καὶ τοῦ θιάσου τῶν φοιτητῶν τῆς Σορβόνης, ποὺ προσπάθησαν νὰ συγκεράσουν κάπως τὶς τεχνικές. Ἡ κούκλα πρέπει νὰ παίξει σὰν κούκλα καὶ μόνον τότε ἡ σύμβαση φανερώνει τὴν άξία της, κι ἔχουμε ὁλοκληρωμένο τὸ αἰσθητικὰ νόμιμο ἀποτέλεσμα. 'Αλλὰ οἱ ἡθοποιοί μας εἶναι ὁλότελα ἀκατάλληλοι γιὰ τέτοια τεχνική καὶ πρέπει πρῶτα ν' ἀσκήσουμε εἰδικοὺς ἡθοποιοὺς γιὰ τὴν τραγωδία.

'Από τό ἄλλο μέρος οἱ παραστάσεις χωρὶς μάσκες καὶ κοθόρνους, ὅπως τοῦ 'Εθνικοῦ ἡ 'Ηλέκτρα κι ἡ 'Ορέστεια κι ὁ Ίππόλυτος κι ἡ 'Αντιγόνη παρουσίσαν μέσα στὸν χῶρο τοῦ ἀρχαίου θεάτρου μειωμένες τὶς μορφές, ἀσθενικές, μουντὲς καὶ ξεψυχισμένες, δηλαδή κάτω ἀπό τὸν τόνο τῆς αἰσθητικῆς τους ὁλοκλήρωσης, ἐπειδὴ οἱ ἡθοποιοὶ φαίνονταν ἐλάχιστοι, κιἀκούονταν σὰν πίσω ἀπὸ παραπέτασμα. Εἴναι καὶ τοῦτος λόγος ποὺ καμιὰ ἀπ' αὐτὲς τὶς παραστάσεις δὲ μπόρεσε νάχει θερμἡ ἐπαφή μὲ τὸ κοινό.

'Από τὴν ἄποψη τῆς ὑποκριτικῆς εὐκολότερο θὰ ἤταν νὰ παίξουν οἱ θεατρίνοι μας ἄνετα χωρὶς μάσκες καὶ τέτοι x κι ἴσως καὶ πιὸ δίκαιο γιὰ τὴν τέχνη τους. Ἡ ρεαλιστική ὑποκριτική τέχνη σήμερα ἔχει προχωρήσει πολύ, καὶ θὰ ἤταν κρίμα νὰ χάσουμε αὐτὸ τὸ κεφάλαιο, ποὺ θὰ συνέβαλε πολὺ στὴν παράσταση μας, ᾶν αὐτὴ ἤταν ρεαλιστική. Τὸ θεατρόφιλο κοινὸ τόσο πιὰ ἔχει συνειθίσει νὰ βλέπει ζωντανοὺς ἀνθρώπους στὴν σκηνὴ ποὺ παραξενεύεται καὶ δυσφορεῖ εἴτε άδιαφορεῖ βλέποντας κοῦκλες, καραγκιόζιδες καὶ τέτοια. 'Αλλοιῶς ὅμως εἶναι μὲ τὸν πολὸ λαό. Ό λαὸς ἔχει φυλάξει γερὸ τὸ αἰσθητήριό του γιὰ τὶς συμβολικὲς παραστάσεις καὶ μπαίνει μὲ πολὸ περισσότερη κατανόηση στὸ ὀνειρῶδες καὶ λυρικὸ στοιχεῖο.

Πάντως ὁ ὑποκριτής ποὺ εἰδικεὐεται σὲ ἔργα τοῦ Ἰψεν μπορεί καλότατα νὰ παίξει μπροστά σὲ τρακόσιους ἔως ἑξακόσιους θεατές, ὅπου καὶ θ' ἀναπτύξει τοὺς θησαυροὺς τῆς τεχνικῆς του, παίζοντας μὲ τἰς μοῦτες του καὶ τὶς ἐλαφρὲς ἀποχρώσεις τῶν χειρονομιῶν του. 'Ο ὑποκριτής ποὺ θὰ παίξει σὲ τραγωδία τοῦ Σαίξπηρ, δηλαδή σὲ χίλιους ἕως δυὸ χιτλάδες θεατὲς πρέπει νάχει ἄλλη τέχνική (¹). "Ετσι κι ὁ ὑποκριτής ποὺ θὰ παίξει μπροστά σὲ δέκα χιλιάδες θεατές, δηλαδή ὁ ὑποκριτής τῆς τραγωδίας, πρέπει νάχει σῶμα ὑψηλό, φωνή ἔντονη καὶ τονάτη καὶ ν' ἀσκηθεῖ νὰ παίξει μὲ τὴν τεχνική τῆς αὐτόματης κούκλας.

<sup>1.</sup> Είδαμε ήθοποιούς σπουδαίους στό ένα είδος νά καταπιάνονται μὲ τὸ αλλο και νὰ ρεζιλεύονται. Ἐπίσης ήθοποιούς πού πετυχαίνουν ἐξαίρετα σὲ θέατρο μὲ τριακόσιες θέσεις ν' ἀφανίζονται σὲ θέατρο μὲ χίλιες.

3) Ο χορός. Τῆς τραγωδίας οΙ διάλογοι κι ἡ δράση μᾶς εἶναι γνώριμα καὶ οἰκεῖα ἀπό τὰ θέατρα μας τὰ σημερινά. 'Ο χορός ὅμως μᾶς εΐναι κάτι δλότελα ξένο καὶ ἀσυνήθιστο. Μπορεῖ νὰ θυμηθοῦμε λαϊκοὺς χορούς στὰ κωμειδύλλια εἵτε μοντέρνους χορούς σὲ ὀπερέτες καὶ σὲ μελοδράματα, τὰ «κόρα». Αὐτοὶ οἱ χοροὶ δἐν εἶναι ὀργανικὰ δεμένοι μὲ τὸ ἔργο τόσο, ὅπως στὴν τραγωδία, καὶ συχνότερα ὁλότελα ξεκρέμαστοι. Εΐναι χοροί λαϊκοί, είτε μοντέρνοι, που μπαίνουν μέσα στά έργα γιά ποικιλία, χωρίς ἄλλη σχέση μ' αὐτά. Εἶναι κι ἕνα ἄλλο εἶδος χοροὶ ποὺ ξέρουμε, τὰ λεγόμενα μπαλέτα, συνθέσεις καθαρά χορευτικές, χωρίς λόγια. Πολλές άπ' αὐτές τὶς χορευτικές συνθέσεις προσεταιρίζονται καὶ μιμητικά στοιχεία καὶ γίνονται άληθινά χοροδράματα, ἢ παντομίμες. Τούς λείπει ὅμως ὁ λόγος, πού, ὅχι σπάνια, τὸν παίρνουν συμπληρωματικά. Είναι άκόμη κι οί γνωστοί μας χοροί στίς έκκλησίες μας. Τά δσα αὐτοί ψέλνουν εἴτε ἀπαγγέλλουν εἶναι στενὰ δεμένα μὲ τὴν λειτουργία, ἐπειδή αὐτοὶ οί χοροὶ μαζὶ μὲ τοὺς ἱερεῖς ἐκτελοῦν την λειτουργία, οἱ ἱερεῖς κυρίως τα δρώμενα, οί χοροί τα λεγόμενα και αδόμενα.

Στην τραγωδία ἔχουμε χορόν, δηλαδή ὁμάδα ἀπό ἔναν ἀριθμό χορευτών, πού, ὅπως γνωρίζουμε ἀπό εἰδήσεις παλαιἐς ἤσαν μᾶλλον περισσότεροι ἀπό δεκαπέντε. "Εχουμε το κείμενο των χορικών μὲ στροφὲς καὶ ἀντιστροφές καὶ τὰ λόγια ἔχουν περισσότερη ἢ λιγώτερη σχέση μὲ τὸν μύθο καὶ τὴν περιπέτεια τοῦ ἔργου. 'Ο χορός αὐτὸς παρακολουθεῖ τὰ λεγόμενα καὶ δρώμενα ἀπὸ τὰ πρόσωπα, ἀπὸ τὴν ἀρχὴ ὡς τὸ τέλος τῆς τραγωδίας, ἀφοῦ αὐτὸς ἀνοίγει καὶ κλείνει τὴν παράσταση μὲ τὴν εἴσοδο καὶ τὴν ἔξοδό του, τὴν πομπική, ώσὰν νὰ κάνει χρέη αὐλαίας. 'Ακόμη λαβαίνει μέρος καὶ στὸν διάλογο, ἐρωτόντας κι ἀπαντόντας στὰ πρόσωπα'

'Από τὶς παραστάσεις ποὺ ἔχουμε ίδεῖ ὡς τώρα ἀρχαίων δραμάτων κι ὅσα ἔχουμε διαβάσει καὶ νιώσει ἀπὸ εἰκόνες σὲ μελέτες γιὰ τέτοιες παραστάσεις, μποροῦμε νὰ ξεχωρίσουμε διάφορους τρόπους στὶς προσπάθειες. Ένας τρόπος εἶναι ὁ ἀπαγγελτικός, καὶ στάσιμος. Ό. χορὸς παίρνει θέση στὴν ὀρχήστρα κι ἐκεῖ στέκεται συσσωματομένος, καὶ ἀπαγγέλλει τὰ χορικά, εἴτε ἕνας ἕνας οἱ κορυφαῖοι, εἴτε καὶ ὅλοι μαζί. Συχνὰ σ΄ αὐτὴν τὴν ἀπαγγελία βάζουν καὶ μουσική ὑπόκρουση.

Αὐτὸς ὁ τρόπος δὲ μπορεῖ ποτὲ νὰ φτάσει σὲ τελειότητα ἐκτελεστική, ἐπειδη τὰ πολλὰ πρόσωπα μὲ τὴν ὁμιλία ἢ ἀπαγγελία, που δὲν εἶναι βαλμένη σὲ τόνους, δὲ μποροῦν ποτὲ νὰ πετύχουν τὴν πλέρια ὁμοφωνία κι ἀπόλυτα καθαρὴ προσφορά. ᾿Αλλὰ κι ὅταν ἀκόμα αὐτὸς ὁ τρόπος φτάνει σὲ τελειότητα ἐκτελεστικὴ τόση, ποὺ νὰ σερβίρει τὸν λόγο μὲ ὅλο του τὸ νόημα καὶ τὴν δύναμη, πάλι θεατρικὰ εἶναι λειψὸς καὶ μονότονος γιατὶ ὁ λόγος τῶν χορικῶν εἶναι λυρικὸς καὶ χορευτικὸς καὶ ζητάει τὴ μουσικὴ καὶ τὸν χορό ἐπὶ πλέον τὴ δράση, στὰ μέρη ποὺ ὁ χορὸς συνδιαλέγεται μὲ τὰ πρόσωπα. Περιορίζοντάς τον στὴν ἀπαγγελία καὶ τὴν στασιμότητα τοῦ κόβουμε τὰ φτερὰ καὶ γεμίζουμε καὶ τὸ θέατρο μὲ τὴν κατάθλιψη ποὺ προκαλεῖ ἡ μονοτονία καὶ ἡ πλήξη, ὅταν λογαριάσουμε πὼς στὰ περισσότερα χορικὰ ὁ λόγος ἀναφέρεται συχνὰ σὲ μύθους, ποὺ εἶναι ἄγνωστοι στὸν σημερινὸν θεατή.

Ή μουσική «ὑπόκρουση», ποὺ μ' αὐτὴν ἐζήτησαν νὰ σπάσουν τὴν μονοτονία. εἶναι γιὰ μᾶς ἀπαράδεχτη, γιατὶ εἶναι τρόπος νόθος, κι ἄς

τὸ συνειθίζουνε ὅχι μόνον σὲ σχολεῖα καὶ συλλογους, παρὰ συχνὰ καὶ καλλιτέχνες. ᾿Απαγγελία μὲ μουσική ὑπόκρουση είναι φανταχτερὴ σαλάτα γιὰ ἀνίδεους, ποὺ τὴν καταπίνουν χωρίς νὰ είναι σὲ θέση νὰ βεβαιώσουν ἄν τοὺς ἄρεσε καὶ γιατί. Ἡ ἐντύπωση είναι κωμική, καὶ τόσο περισσότερο, ὅσο μὲ πιὸ πολὺ σοβαρότητα ἔχει γίνει αὐτὴ ἡ «πάρα φύσιν σύζευξις», γιατί τὸ φυσικὸ είναι. ἐφ᾽ ὅσον ἔχουμε μουσική καὶ λόγια, νὰ βάλουμε καὶ τὰ λόγια σὲ τόνους ποὺ είναι κι αὐτὰ ἦχοι.

"Αλλοι πάλι ξβαλαν τον χορο να κάνει ρυθμικά καὶ μιμητικά κινήματα, ὅπως ὁ Ροντήρης κι ὁ Καρζῆς, κι ὁ Γαλλικός θίασος τῆς Σορβόνης. Αὐτὰ τὰ κινήματα τοῦ χοροῦ εἶναι ἕνα βῆμα πρός τὴν ὅρχηση, ἀλλὰ εἶναι μόνο τὸ σκέδιο τοῦ σωστοῦ νὰ γίνει. Τὸ περισσότερο τὰ κινήματα αὐτὰ ῆσαν αὐθαίρετα ῆ ὑποτυπώδη, κι ἄρκετὰ γελοῖα, «πάνω νὰ χεράκια κάτω τὰ χεράκια», σχήματα γεωμετρικά, τρίγωνα, ὀρθογώνια, σπείρες, ποὺ ὅσο κι ἄν γινόντουσαν ρυθμικά. μαλλιοτραβιόντουσαν μὲ τὰ λόγια ποὺ λέγανε, πολυ ἄσκημα. 'Αλλὰ ἄς προσεχτεῖ πὼς αὐτὰ τὰ «σχήματα» εἶναι γραφικά, ἐνῶ ὁ χορὸς εἶναι πλαστικός.

Τὰ λόγια εἴναι τὸ ἀγκάθι τοῦ χοροῦ. Μουσικη καὶ χορὸς παντρεύονται πολύ φυσικά, ἐπειδήκινήματα καὶ ήχοι ἑνώνονται αὐτόματα σὲ αἰσθητικὴν ἔνωση. "Οταν ὅμως μπεῖ τρίτος κι ὁ λόγος, ποὺ ἔχει νοήματα, ὑποχρεώνει καὶ τ' ἄλλα δυὸ νὰ συμορφωθοῦνε μὲ τὰ νοήματα, κι ἐδῶ μπαίνει ἀμέσως τὸ ἐρώτημα: τί μουσική καὶ τί χορὸς θὰ συνοδέψει αὐτὸ τὰ λόγια; Μπορεί ὁ χορὸς νὰ λέει: «'Αλλ' ὧμοῖρες μεγάλες, ἀς δόσει ὁ Θεὸς ἕνα τέλος καλὸ» καὶ νὰ σηκώνει τὸ ποδάρι του στὸν ἀέρα; (¹).

Τὰ νοήματα που ἔχουν τὰ χορικα, ἔξω ἀπό τη λογική τους ίδέα ἔχουν και την ίδέα την αισθητική κι αὐτή ή αισθητική ίδέα των χορικών ἔχει ἄμεση σχέση μὲ τὰ βήματα και τὰ κινήματα τῶν σωμάτων, μόνον που χρειάζεται ἄξιος καλλιτέχνης γιὰ νὰ την βρεί αὐτήν τὴν σχέση. Ένα πνεῦμα πρέπει νὰ καταπιαστεί νὰ συνθέσει και τή μουσική και τους χορούς γιὰ τὰ χορικά, και τὸ πνεῦμα αὐτὸ πρέπει νὰ συνεργαστεί και νὰ συμφωνήσει και μὶ τὸν σκηνοθέτη, εἴτε γενικὸν ἐρμηνευτή στὸν τρόπο τῆς προσαρμογῆς και τὴν γενική τεχνοτροπία.

Ένα σταθερό βήμα ἕκαμε ἡ Εὔα Σικελιανοῦ, ποὺ ἔβαλε τὸν χορό νὰ χορέψει συρτό στὴν ἀρχή, (στὴν πάροδο), τοῦ Προμηθέα, στοὺς Δελφούς. Τόσο μόνον, ἀλλ' αὐτὸ ἢταν ἀρκετἡ χαραμάδα γιὰ νὰ ἰδοῦνε φῶς οἱ θεατρικοὶ ἄνθρωποι, ποὺ ἀκόμη δὲν θέλησαν νὰ τὸ ἶδοῦν. Οὔτε ἡ Εὔα Σικελιανοῦ ὁλόκλήρωσε αὐτὴν τὴ λύση, παρὰ ξέπεσε κι αὐτὴ στὰ κινήματα «πάνω τὰ χεράκια, κάτω τὰ χεράκια». Κι αὐτὸ γιατὶ τὴν Ιδέα δὲν τὴν πῆρε ἄμεσα ἀπὸ τὴν σημερινή ζωή, ἀπὸ τοὺς λαϊκοὺς χοροὺς τοῦ Ἑλληνικοῦ λαοῦ, παρά, ἔμμεσα, ἀπὸ εἰκόνες ἀρχαίων ἀγγείων, ποὺ παρασταίνουν χορευτές. Σ΄ αὐτὰ παρατήρησε κάτι ποὺτῆς ἐφάνηκε σημαντικό, τὴν χορευτική κίνηση μὲ τὸ σῶμα φάτσα καὶ

Τήν ἐρώτηση μοϋκανε ὁ μακαρίτης Φ. Πολίτης σε γράμμα του. Εἴχαμε ἀλληλογραφήσει κάποτε γι' αὐτὰ τὰ ζητήματα.

στούς λαϊκούς 'Ελληνικούς χορούς τούς τραγουδημένους, στα μέλη τους, τὶς μελωδίες τους καὶ τὸν τρόπο πού τραγουδιόνται καὶ γίνονται ἀντιληπτά τὰ λόγια ἀπό ὅλους τούς θεατὲς γύρω, αὐτοὶ οἱ δυό, ἄν ἔχουν τάλαντο ἰκανὸ νὰ νιώσει τὴν τραγωδία, θὰ μποροῦσαν μὲ στενὴ συνεργασία νὰ συνθέσουν τὴν κατάλληλη μουσικὴ καὶ τὸν κατάλληλο χορὸ γιὰ τὰ χορικά. "Υστερα ἡ καλὴ ἐκτέλεση αὐτῶν θάναι ζήτημα καλὰ ἐξασκημένων χορευτῶν καὶ τέτοιους, ὅπως καὶ ὑποκριτές, θὰ μπορέσει ἴσως νὰ έτοιμάσει τὸ 'Εθνικὸ Θέατρο καὶ σίγουρα ὁ ὀργανισμὸς ἀρχαίου θεάτρου, ἄν συσταθεῖ.

Σχετικά με τον τρόπο που πρέπει να μπαίνει ή μελωδία στους στίχους καὶ να τραγουδιέται ή γλώσσα μας, για να ακούγονται καθαρά τα λόγια, σ' έμας έδω εἶναι, ἔξω από τὶς ἄλλες δυσκολίες τἰς γνωστές, που εἶναι κοινές σ' δλες τὶς γλωσσες, κι ή δυσκολία πως οἱ περισσότεροι γραμματισμένοι ἔχουν χάσει τὸ σωστὸ αἴσθημα τοῦ τονισμοῦ, ὅταν ἔχουν ἀσκηθεῖ στὴν ἀνάγνωση μὲ τοὺς τόνους που συνειθίζουμε νὰ βάζουμε στὰ γραπτὰ καὶ ποὺ αὐτοί δείχνουν τὸν τυπικόν, τὸν γραμματικόν τονισμό των λέξεων, καὶ ὅχι τοὺς ποικίλους τονισμοὸς ποὺ παίρνει ἡ κάθε λέξη μέσα στὴ φράση.

Στὰ ἐκκλησιαστικὰ ἄσματα, στὰ λαϊκὰ τραγούδια, στὰ κάλαντα, παρατηροῦμε πὼς τὰ λόγια ντύνονται τὸ μέλος καὶ γίνονται ἔνα σῶμα, μιὰ νέα μορφὴ ποὺ ἔρχεται πιὰ οτὴν μνήμη μαζὶ λόγια καὶ μέλος, ἀκριβῶς ὅπως γίνεται μὲ τὰ γνώριμά μας πρόσωπα, ποὺ οἱ μορφές τους μᾶς παρουσιάζονται ντυμένες, ὅπως τὰ βλέπουμε καθεμέρα, καὶ παραξενευόμαστε ὅταν τοὺς βλέπουμε γδυτούς. Βέβαια εἶναι ἀναλογία ἀνάμεσα ντυμένον καὶ γδυτόν, καὶ συχνὰ τὸ σῶμα ἔχει ἔντονα χαραχτηριστικά, ὁ ἀθλητής, ὁ ξερακιανός, ὁ καμπούρης, ἡ χοντρή, κλπ., καὶ δὲν ἀφομοιώνονται πάντα μὲ τὴν φορεσιά. Τὸ ἴδιο καὶ πολλὰ λόγια μὲ τὸ μέλος.

Αὐτὰ ποὺ λέμε ἐδῶ εἶναι τόσο αὐτονόητα, κι ὅμως δὲν ἐφαρμόστηκαν στὶς διάφορες παραστάσεις τραγωδιῶν ποὺ εἴδαμε. Φαίνεται ἔλειψε ὡς τώρα ἡ ἄρμονική συνεργασία τῶν διαφόρων καλλιτεχνῶν, μουσουργῶν, χοροδιδασκάλων καὶ σκηνοθετῶν, ἢ δὲν μπόρεσε ἀκόμη αὐτὴν τὴ δουλειὰ νὰ τὴν καταπιαστεῖ ἕνας, ποὺ νὰ συγγεντρώνει αὐτὰ τὰ προσόντα, ποὺ νὰ εἶναι δηλαδἡ ὁ ἴδιος καὶ σκηνοθέτης καὶ χοροδιδάσκαλος καὶ μουσουργός, ἄξιος τῆς τραγωδίας.

Όσον άφορα τὸν τρόπο ποὺ πρέπει νὰ προφέρονται τὰ λόγια γιὰ νὰ φτάνουνε ὅλα καὶ ἀκέρια στ' ἀφτιὰ ὅλων των θεατων καὶ νὰ μὴ χάνεται τὸ νόημα, σ' αὐτὸ πρέπει νὰ προσεχτοῦν δύο τρόποι ποὺ μεταχειρίζεται ἡ Ἐκκλησία, (ποὺ ἔχει ἐπίσης νὰ μιλήσει καὶ νὰ ψάλλει σὲ μεγάλο πλῆθος). Πρώτα, ὁ τρόπος ποὺ μελίζουν τὰ λόγια οἱ μελοποιοί, ποὺ ἡ μουσική ὅχι μόνον δὲν μειώνει παρὰ δυναμώνει τὴν ἔκφραση, προσέχοντας πάντα νὰ τονίζει ὅπως πρέπει, στοὺς σωστοὺς τόνους ἕναν ἢ περισσότερους, ποὺ ἔχει ἡ κάθε λέξη, καὶ δεύτερα, τὰ ἀπαγγελτικὰ ἢ «ρεσιτατίβα» ὅπως γίνεται μὲ τὸν ᾿Απόστολο καὶ τὸ Εὐαγγέλιο. Ἐπίσης τὰ λεγόμενα χύμα, δηλαδή μὲ ἀπαγγελία μελωδική, ὅπως τὰ τυπικὰ λεγόμενα, οἱ μακαρισμοὶ κ.λ.π.

επίσης ή ἀκολουθία τοῦ 'Εσπερινοῦ, τοῦ ''Ορθρου, τῆς Λειτουργίας, ή ἀκολουθία τῶν Παθῶν μὲ τὸν 'Επιτάφιο κα τὴν 'Ανάσταση (ποῦ

τὸ πρόσωπο προφίλ. Ἡ κίνηση αὐτή εἶναι τυπική στούς κυκλικούς χορούς, ὅπως εἴναι ὁ συρτός, ὁ τσάμικος, ἡ τράτα κ.λ.π., ἐπειδή εἶναι κίνηση μὲ τὸ πλευρό. Μιὰ σειρὰ ἀπὸ πρόσωπα χεροπιασμένα μπορεῖ νὰ κινηθεῖ ἐμπρὸς ὁπίσω κατὰ τἡν ἔννοια τῆς φάλαγγας, δηλαδή τἡν κατεύθυνση τοῦ μπροστινοῦ ἢ τοῦ τελευταίου (ἐσώγυρου) κι ἔτσι σαλεύει ὁ συρτὸς ἢ ὁ τσάμικος, ὅπου τὸ κάθε πρόσωπο κινεῖται μὲ τὸ πλευρὸ καὶ τὸ σῶμα του εἶναι φάτσα καὶ τὸ πρόσωπό του προφίλ.

Ό κυκλικός χορός κινείται κι έμπρός όπίσω κατά τήν έννοια τῆς παράταξης καὶ μπορεί νὰ κάνει καὶ πολλές ἄλλες κινήσεις ὅταν μοιράζεται ἢ ἀφίνουν οἱ χορευτές τὰ χέρια καὶ κάνουν φοῦρλες ἢ μιμητικές χειρονομίες καὶ καμώματα. Δείγματα ἔχουμε τὶς χειρονομίες καὶ τὰ κινήματα τοῦ μπροστινοῦ, εἴτε ἄντρας εἴναι εἴτε γυναίκα, καθώς καὶ ὅλων τῶν χορευτῶν, ὅταν κάνουν θρῆνο εἴτε ἄλλα, περιπαι χτικὰ καὶ κωμικά, ὅπως σὲ πολλοὺς λαϊκοὺς χοροὺς ἀποκρηάτικους.

Οι Έλληνικοι λαϊκοι χοροὶ εἴναι πολλοὶ καὶ πλούσιοι σὲ βηματισμοὺς καὶ φιγοῦρες. Δυστυχῶς ἡ παραμέληση όλοένα νεκρώνει καὶ ἀχρηστεύει αὐτὸν τὸν πλοῦτο. Τελευταῖα καὶ στὰ πιὸ ἀπόμερα χωριὰ μπαίνουν οὶ μοντέρνοι χοροὶ κι οἱ παληοὶ ξεχνιόνται. Στὰ κέντρα, τοὺς παληοὺς τοὺς παράτησαν ὁλότελα, ἢ κι ἄν τοὺς χορεύουν, τοὺς χορεύουν ἀπλουστεμένους μὲ χοντροκοπιά. Τὸ ἴδιο καὶ στὰ σχολεῖα. Κι ὅμως τίποτα δὲ θὰ μποροῦσε ἐνάναι διδαχτικότερο γιὰ τὸν χορογράφο ποὺ θάθελε νὰ βάλει σὲ κίνηση τὸν χορὸ τῆς τραγωδίας. Γιατὶ ὁ χορὸς τῆς τραγωδίας εἴναι χορὸς μὲ κυκλικὴν κυρίως κίνηση, ὅπως τὸ φανερώνει ἡ θέση του στὴν ὀρχήστρα τοῦ ἀρχαίου θεάτρου καὶ μὲ τοὺς χορευτές τὸ περισσότερο χεροπιασμένους, ὅπως τὸ ἀπαιτεῖ ἡ ἀνάγκη νὰ φαίνεται πώς κινεῖται καὶ δρᾶ καὶ συνδιαλέγεται σὰν μιὰ πολυπρόσωπη μονάδα, Καὶ τὰ τραγούδια τοῦ Ἑλληνικοῦ λαοῦ, τὰ χορευτικά, εἴναι τὸ πλεῖστο ἡρωϊκὰ ἡ μυθικά, ἀληθινὲς τραγωδίες, ὅπως τὰ κλέφτικα, οἱ παραλογὲς κ.λ.π.

Τελευταία στὶς παραστόσεις τοῦ ἀρχαίου δράματος τοῦ Ἐθνικοῦ Θεάτρου ἔγιναν κάτι σπασμωδικὰ κινήματα πρός τὸ σωστό, δηλαδή ὁ χορὸς νὰ τραγουδήσει καὶ νὰ χορέψει, χωρὶς νὰ καταφέρουν οὔτε τὸ ἕνα οὔτε τὸ ἄλλο. 'Ο ὀργανισμός τοῦ Ἐθνικοῦ Θεάτρου εἵχε ὅλα τὰ μέσα ἢ ὤφειλε νὰ τ' ἀπαιτήσει γιὰ νὰ βαλθεῖ κὰποτε στὰ σοβαρὰ νὰ ἑτοιμάσει χορὸ ποὺ νὰ τραγουδάει καὶ νὰ χορεύει, σὲ ὀρχήστρα θεάτρου, δηλαδή νὰ τραγουδάει καὶ νὰ χορεύει μὲ τρόπο ποὺ τὰ λόγια του καὶ τὰ κινήματὰ του νὰ δίνουν τὴν ἐντύπωση τῆς ὑψηλῆς σύνθεσης ποὺ εἶναι τὰ χορικὰ (ὅπως καὶ τὰ κλέφτικα) καὶ συνάμα νὰ φαίνονται καὶ ἀκούγονται καθαρὰ ἀπὸ ὅλους τοὺς θεατές. 'Ο χορὸς τῆς τραγωδίας πρέπει νὰ τραγουδάει καὶ νὰ χορεύει μὲ καλλιτεχνικήν ἐπίδοση, ἐνότητα καὶ δύναμη, ὅση ἔχουν καὶ τὰ χορικὰ τῆς τραγωδίας πού θὰ χορέψει.

Ό χοροσυνθέτης, ποὺ ἔξω ἀπὸ τὴν γενική χορευτική του κατάρτιση, θάχε καταγίνει στοὺς Ἑλληνικοὺς λαϊκοὺς χοροὺς καὶ θάχε προσέξει κι ἐκείνους ποὺ χορεύονται μὲ τραγούδι κι ὅχι μὲ ὄργανα μό νον, καὶ θάχε μάθει τὴν ἀλφαβήτα καὶ τὴν προπαίδεια τῆς χορευτικῆς ἐκφραστικῆς κίνησης στοὺς κυκλικοὺς χοροὺς κι ὁ μουσικοσυνθέτης ποὺ, ἔξω ἀπὸ τὴν γενικὴ μουσική του κατάρτιση θάχει ἐντρυφήσει

κι αὐτὰ ἔχουν τὴν καταγωγή τους ἀπό τὸν πρόγονο τῆς τραγωδίας) θὰ πρέπει νὰ προσεχτοῦν ξεχωριστὰ ἀπό τοὺς καλλιτέχνες ποὺ θὰ καταγίνουν μὲ αὐτὸ τὸ θέμα.

Συμπερασματικά, σέθέατρο νέο σημερινό, βασισμένο ἀρχιτεκτονικά στὰ δύο ἐπίπεδα, (ἢ καὶ περισσότερα) γιὰ τὴ σκηνὴ καὶ τὴν ὀρχήστρα καὶ στὸ κοίλον γιὰ πέντε ὡς δέκα χιλιάδες θεατές, ὁπλισμένο μὲ ὅλα τὰ νεώτατα φωτιστικά, ἢχητικὰ καὶ κινητικὰ μηχανήματα μὲ ὑποκριτὲς μὲ μεγάλα σώματα καὶ φωνὲς, ἐξασκημένους γιὰ νὰ παίζουν ντυμένοι σὰν κοῦκλες, καὶ χορευτὲς γυμνασμένους στοὺς Ἑλληνικοὺς χορούς καὶ τὸ μονόφωνο εἴτε πολύφωνο τραγοῦδι, ἀλλὰ μὲ τρόπο ποὺ νὰ μὴν χάνεται οὔτε συλλαβὴ ἀπὸ τὸν λόγο συνθεμένο, μὲ χορευτικὰ καὶ μιμητικὰ κινήματα συνθεμένα ἀπὸ μουσικοσυνθέτη ἀναθρεμένον μὲ τὴν παλαιὰ καὶ λαϊκιὰ μουσική, μὲ σκηνοθέτη ποὺ νὰ ἔχει εἰδικευθεῖ στὸ παίξιμο τῆς κούκλας, ἰκανὸν νὰ ἐναρμονίσει ὅλα αὐτὰ μὲ τὸ πνεῦμα τῆς τραγωδίας, τότε θὰ μπορέσουμε νὰ ἔχουμε μιὰ ἀληθινὰ ἐπιβλητική παράσταση τῆς ᾿Αθηναϊκῆς τραγωδίας, γιὰ θεατὲς σημερινούς.

"Ας προσθέσουμε πώς κρίνουμε ἀπαραίτητο μιὰ τέτοια παράσταση νὰ προλογίζεται μ' ἔναν ἀνάλογο πρόλογο, σὲ λίγους στίχους ποὺ μπορεῖ νὰ τὸν ἔχει κάμει κι ὁ μεταφραστής, νὰ πληροφορεῖ τὸ κοινὸν γιὰ τὴν ὑπόθεση τῆς τραγωδίας ποὺ θὰ παιχτεῖ καὶ γιὰ τοὺς ἀρχαίους ἄγνωστους μύθους. Αὐτὰ μπορεῖ νὰ τὰ διαβάσει ὁ θεατής στὸ πρόγραμμα, ἀλλ' εἶναι καλήτερα ν' ἀπαγγελθοῦν στὴν ἀρχὴ μὲ τὸ ἴδιο «μουσικὸ» ὕφος ποὺ θὰ ἔχει ὅλη ἡ παράσταση.

Β. ΡΩΤΑΣ



P. KORIN

MOPTPARTO TOY MAEIM EKOPEKY

# H KOPH KI'O XAPOS

MNANANTA TOY MAEIM PKOPKY (1868 - 1936)

1

"Εγύριζ" ένας τσάρος ἀπ" τὴν ἐκστρατεία Έγύριζε, μὲ τὴν καρδιὰ βαρειά καὶ λυσσοδαγκωμένη. Πίσω ἀπὸ τὰ κλαδιὰ ένοῦ δέντρου, νάτος ποὺ ἄκουσε... Μιὰ πορασιά γελοῦσε, ὅλο γελοῦσε. "Εξαλλος καὶ σουφρώνοντας τὰ ροῦσα φρύδια του, Ο τσάρος σπηρουνίζει τ° άλογό του, Σα σίφουνας ζυγώνει την κοπέλα Καὶ σκούζει δυνατά βροντώντας τ' άρματά του. Τὸ χτῆνος ἀφρίζει: «Τί ἔχεις, Τί ἔχεις μωρή, ποὺ δείχνεις τὰ δόντια σου; Μὲ νίκησε ὁ ἐχθρός μου. Εχάθηκε όλος δ στρατός μου. Αίχμαλωτίσαν τοὺς μισοὺς ἀπὸ τοὺς εὐγενεῖς μου, ε Εγώ, γυρίζω. Καὶ θε άρματώσω καινούριο ασκέρι. Είμαι ὁ τσάρος σου, στὸν πόνο βουτηγμένος καὶ ταπεινωμένος Κι έρχεσαι σύ να με περιγελάσεις! Το ηλίθιο γέλιο σου!» Τὸ μποῦστο σιάζοντας στὸ στῆθος της 'Η μορασιά στόν τσάρο απαντάει: "Αει, πατερούλη, στὸ καλό, ἔγὼ μιλάω μὲ τὸν ἄγαπημένο μου Θὲ νάτανε καλίτερα νὰ μᾶς ξεφορτωθεῖς. Σάν άγαπάει κανείς, δὲν ἔχει πιὰ μυαλὸ Γιά νὰ σκεφτεῖ τοὺς τσάρους. Δὲν τοῦ περσέβει καὶ καιρός νὰ κουβεντιάζει μὲ τοὺς τσάρους Ο ἔρωτας καμμιὰ φορὰ καίγεται πιὸ γοργὰ "Απ" ὅτι λυώνει ἕνα κεράκι στὸ ρημοκκλῆσι τοῦ Θεοῦ.

11

Υποταγμένος στούς κακούς δ Χάρος είναι πάντα Μὰ κείνη την ημέρα, δὲν εἶχε διόλου κέφι Γιατί, πραγματικά, την ἄνοιξη δ σπόρος της ζωής Καὶ τῆς ἀγάπης σκάει καὶ μὲς στὸ Χάρο ἀκόμα, τὸν παληόγερο. Είν βαρετό να εμπορεύεσαι δλοένα σαπισμένες σάρκες, Νὰ βάνεις τέρμα στὶς ἀρρώστειες, Βαρυέσαι νὰ μετράς τὸ χρόνο μὲ ἀγωνίες. Θὰ προτιμοῦσες μιὰ σταλιὰ νὰ ζήσεις τὴ ζωή σου. Ποίν απ' τὸ ραντεβοῦ τους τ' αναπόφευχτο οι ανθρωποι Δὲ νιώθουν ἄλλο ἀπ' ἀνατριχίλες κι ἀπὸ φόβο ἀλλόκοτο. Τις πλάτες του γυρίζει δ Χάρος στην ανθρώπινη τρεμούλα. Σώνουνε πιὰ οἱ τάφοι, φτάνουν τὰ κοιμητήρια! Πάνου στη βρώμικη και άρρωστιάρα γη Κάρος ἐχτελεῖ τὸ ἄχαρο καθῆκον του ὅσο μπορεῖ καλίτερα Οἱ ἄνθοωποι, οἱ κακόμοιροι, πιστεύουν πὸς ὁ Χάρος εἶναι ἄχρειαστος.

Αὐτὸ κατάκαςδα τὸν θλίβει.
Τ' ἀνθοώπινο κοπάδι μας τὸν κάνει ἔξω φοενών.
Καὶ κάπου κάπου, μὲς στὴ λύσσα του, ἄοπάζει ἀπὸ τὸν κόσμο 'Εκείνους ποὺ δὲ θάποεπε.
Σὰν ἔραστὴς τῆς Κόλασης, ἔτσι δὲν είναι,
Θὰ μπόρηγε μ' ὅλην τὴν ἄνεσή του νὰ ρουφάει τὴ φωτιά της
Καὶ νὰ στενάζει ἀπὸ πόνο ἔρωτικὸ
'Ανάμεσα στὶς μποῦκλες ἀπὸ φλόγες στοῦ θηλυκοῦ τοῦ Σατανᾶ τὸν ὧμο.

Ш

Η κορασιά στέκεται δοθή μποοστά στο Χάρο. Καρτέραγε, ατάραχη, τὸ τρομερό του χτύπημα 'Αλλά ὁ Χάρος μουρμουρίζει κι' ἀρχίζει τρυφερότητες στὸ θῦμα του: -Στὸ λόγο τῆς τιμῆς τοῦ Χάρου, κρῖμα στὰ νειᾶτα σου! Γιατί λοιπόν νάχεις φερθεί στὸν τσάρο ἄπρεπα; Γ'ι' αὐτὸ μονάχα, κοπελιά μου, θὰ πεθάνεις! Νὰ μὴ σκλετίζεσαι, λέει ή κόρη, Γιατί νὰ σκλετιστεῖς γιὰ μένα; Για πρώτη μου φορά, μ' αγκάλιαζε δ αγαπημένος μου Κάτου ἀπόνα πράσινο κλαρί. Είχα λοιπόν μυαλό για να σκεφτώ τον τσάρο: Ναί, άλλ' άλλοίμονο! ὁ τσάρος είχε χάσει τὸν πόλεμο. Τότε, εἶπα, στὸν τσάρο: "Αει στὸ καλό, Πατερούλη, ξεφορτώσου με. Δέν τοῦ ἀσχημομίλησα, ἔτσι δὲν εἶναι, 'Αλλά, βλέπεις, τὰ πράματα πήρανε δρόμο ἄσχημο.

\*Ε λοιπόν! Καὶ τί! Κανεὶς δὲ θὰ γλυτώσει ἀπὸ τὸ Χάρο. Νά. Θὰ πεθάνω προτοῦ νάχω <sup>3</sup>Αγαπήσει άληθινά. Χαρούλη! "Αχ! "Ασε με, ή καρδιά μου στὸ ζητάει, "Ω! "Ασε με ν" άγκαλιαστοῦμε, ἄκόμα μιὰ φορά! Παράξεν' ήταν γιὰ τὸ Χάρο, ἐτούτη ἡ παράκληση. Ποτὲ δὲν τοῦχαν κάνει παρόμοια παρακάλια! Στοχάζεται: «Μὲ τί θὰ ζήσω 'Αν ξαφνικά σταμάταγαν οί ζωντανοί ν° άγκαλιάζονται ;» Σὰ ζεσταθήμανε στὸν ἀνοιξιάτικο ήλιο τὰ γέρικα τὰ μόμαλά του Ο Χάρος λέει, καὶ τὰ μάτια του μαγεύουνε τὸ φίδι: -Τοάβα, κοπέλα μου, άγκάλιασέ τον, κάνε γοήγορα, Η νύχτα "ναι δική σου, την αθγη θα πεθάνεις. Καὶ κάθεται σ' ένα κοτρόνι, καρτερεί. Τὸ φίδι γλύφει τὸ δρεπάνι μὲ τὴ γλῶσσα του. Τὴν πορασιὰ τὴν πιάνουνε λυγμοὶ εὐτυχίας Πήγαινε, τρέχα γρήγορα! μουρμούριζε ὁ Χάρος.

# IV

'Ο ἀνοιξιάτικος ἥλιος τὸν χαϊδολογάει καὶ τὸν ζεσταίνει. Ο Χάρος ἔβγαλε τὰ στραβοπατημένα του οκαρπίνια, επλάγιασε πάνου στην πέτοα κι' αποκοιμήθηκε. Ο Χάρος είδε εν' ἄσχημ' ὄνειρο. Είδε ὅτι ὁ Κάϊν ὁ πατέρας του Κι' δ Ίσκαριώτης, δ μακουνός του ἀπόγονος, Γέροι παραγερασμένοι, νὰ σκαρφαλώνουν στὸ βουνὸ Σὰ φίδια ποὺ σουργόνται άπαλά. Κύριε! θοηνοῦσε δ Κάϊν μὲ φωνή ντροπιασμένη Καὶ τὰ θαμπά του μάτια πρὸς τὸν οὐοανὸ στρεφόσαν. Κύριε! παρακαλοῦσε ὁ Ἰούδας ὁ κακὸς Δίχως ν° ἄνασηκώνει ἄπὸ τὴ γῆ τὰ μάτια του. Πάν ἀπὸ τὰ βουνά, μέσα σὲ μιὰ νεφέλη πορφυρένια. Ο Κύριος, δρθός, διάβαζ° ένα βιβλίο. \*Ηταν ἕνα βιβλίο γραμμένο μ° ἀστέρια: "Ενα μονάχα φύλλο, ὁ Γαλαξίας! Λίγο ψηλότες ἀπὸ τὸ βουνό, δεξιότεςα ὁ ᾿Αρχάγγελος Κρατοῦσ' ενα δεμάτι ἀστραπές μές στὸ λευκό του χέρι Καὶ λέει μ' αὐστηρότητα στοὺς δυὸ προσκυνητές: Πίσω! Ο Κύριος δὲ θὰ σᾶς δεχτεῖ! Μιχάλη! έκανε παραπονιάρικα δ Κάϊν Τὸ ξέρω, ή άμαρτία μου δὲν ἔχει μετοημό. "Εγέννησα τὸ δολοφόνο τῆς άγνῆς Ζωῆς. Εξμαι ο πατέρας του καταραμένου Χάρου. Μιχάλη! ἔλεγε ὁ Ἰούδας °Εγώ, ξέοω πώς εἶμαι πιὸ ἔνοχος ἀπὸ τὸν Κάϊν

# Sanitized Copy Approved for Release 2010/02/05: CIA-RDP82-00457R007700580002-9

Γιατί παρέδωσα στὸν ἄτιμον τὸ Χάρο
Τὴν ἴδια τοῦ Θεούλη τὴν καρδιά, πάναγνη σὰν τὸν ἥλιο.
Κι οἱ δυό τους θρηνολόγαγαν:
Μιχάλη! "Ω! "Ας εὐδοκήσει ὁ Κύριος νὰ μᾶς πεῖ
Μιὰ λέξη μοναχά, μιὰ λέξη εὐσπλαχνίας,
Γιατὶ δὲν ἱκετεύουμε πιὰ τὴ συχώρεση.
Κι' ὁ \*Αρχάγγελος ἀπάντησε γλυκά:

Τούχω μιλήσει κιόλας τρεῖς φορὲς γιὰ σᾶς.
Τὶς δυὸ φορὲς ὁ Κύριος δὲν εἶπε τίποτα.
Τὴν τρίτη, λέει κουνώντας τὸ κεφάλι: «Μάθε το Ἐνόσω ὁ Χάρος θὰ σκοτώνει κι᾽ ἕνα μονάχα ζωντανό, Μήτε γιὰ τὸν Ἰούδα μήτε γιὰ τὸν Κάῖν συχώρεση καμμιά Ἄς πᾶνε νὰν τοὺς σχωρέσει ὅποιος μπορέσει
Γιὰ πάντα νὰ νικήσει τὴ δύναμη τοῦ Χάρου».
Τότενες ὁ Προδότης κι᾽ ὁ Ἦςος κονος
Οὐρλιάξαν καὶ μουγγρίξανε,
Κι᾽ ἀγκαλιασμένοι τους κυλήσανε
Στὸ βορβορώδη βάλτο στοῦ βουνοῦ τὸ ρίζωμα.
Κάτου ἐκεῖ, μέσα στὸ βοῦρκο, τὰ πνεύματ᾽ ἀπ᾽ τὰ ἔγκατα τῆς γῆς,
Οἱ διαβολάκηδες καὶ οἱ δαιμόνοι χοροπηδάγαν φρενιασμένοι Ἐφτύναν τὸν Ἰούδα καὶ τὸν Κάῖν
Μὲ φλόγες ἀπὸ βοῦρκο θαλασσιές.

V

() Χάροντας έξύπνησε σὰ βάρεσε ή καμπάνα μεσημέρι. Κοιτάει! Ή κόρη πουθενά! 'Ακόμα μισοκοιμισμένος, δ Χάρος μουρμουρίζει: Ξεδιάντροπη! Η νύχτα δλάκεοη δὲ σ' ἔφτανε! Καὶ πάει νὰ κόψει έναν ηλίανθο πίσω ἀπό τὸ φράχτη, Το μυρίζει... Θαυμάζει που ή ήλιαχτίδα Στολίζει μὲ τὴ ζωντανή της φλόγα τὸ φύλλο τοῦ κλαδιοῦ Καὶ τὸ μεταμορφώνει σὲ τάληρο. Γυρίζοντας κατά τὸν ἥλιο, ἀρχίζει ξάφνου το τραγοῦδι Χαμηλόφωνα, μὲ τὴ φτωχὴ οινόφωνη μιλιά του: "Ασπλαχνα, μὲ τὸ χέρι τους, () ξάνθρωποι σκοτώνουνε τὸ διπλανό τους. Τὸν θάφτουνε, καὶ ψέλνουν <θί ἄγγελοι ἄς πάρουν τὴν ψυχή του! Μυστήρια πράματα. Ο τύραννος χτυπάει τοὺς ἀνθρώπους καὶ τοὺς κυνηγάει. Μὰ σὰν ψοφήσει κι' ἀπατός του, μὲ τὴν ἀράδα του,

Τὸν θάφτουνε: Τὸ ἴδιο ρεφραίν!
Γιὰ τοὺς τίμιους. γιὰ τοὺς κλέφτες,
Μὲ τὸν ἴδιο πάντα πόνο
Ψέλνει ὁ θλιβερὸς χορός:
«Οἱ ἄγγελοι ἄς πάρουν τὴν ψυχή του!»

Ἡλίθιος, ἀγροῖκος ἢ φαυλόβιος,

Όλους τοὺς σκοτώνω μὲ τὸ χέρι μου.
Μὰ κεῖνοι τὸ χαβᾶ τους:
«Οἱ ἄγγελοι ἄς πάρουν τὴν ψυχή του!»

### VI

Σάν τὸ τραγοῦδι ἐτέλειωσε, ξαναρχινάει ή γκρίνια. Μιὰ μέρα ἀχόμα κύλησε! Μὰ ή κοπελλιὰ δὲ γύρισε. "Ασχημα πράμματα. Ο Χάρος πιὰ δὲν ἔχει ὄρεξη γιὰ γέλια. Τὸν φαρμακώνει ή ὀργή, φοράει τὰ σκαρπίνια του, Καὶ χωρὶς νὰ καρτερέσει τὸ φεγγάρι, Ξεκινάει, ἀπειλητικότερος ἀπὸ τὴ θύελλα. "Υστες" ἀπὸ μιὰν ὥοα, ξεχώοισε στὸ χέοσωμα Κάτ από μιὰ λεπτοχαρυά μαργαριτάροδροσισμένη, Πάνου στη χλόη ἀπὸ σατέν, μέσα στὸ φεγγαρόφωτο, Τὴν κόρη, ξαπλωμένη, σὰν ἀνοιξιάτικη θεά. Καθώς ή γης είναι γυμνή προτού φυτρώσει ή χλόη, Η ποιλιά της ήταν ἄσπρη παὶ γδυτή, χωρίς ντροπή, Καὶ πάνου στὸ μεταξωτό, στὸ ἐλαφίσιο δέρμα της 'Αστράφτανε τ' ἀστέρια τῶν φιλιῶν. Δυὸ μαστάρια στὰν ἄστέρια ἀστερώνανε τὰ στήθεια της Κι' δμοια μ' άστρα, τὰ δυὸ μάτια της άγναντεβαν μὲ γλύκα Τοὺς οὐρανούς, τὸ Γαλαξία πούτανε τόσο ξάστερο., Τῆς νύχτας τὸ δρομάκι μὲ τὰ γαλάζια του μαλλιά. Μὲ μάτια που γλυκόπαιζαν ἀνάλαφοες σκιὲς Μὲ χείλη ὀγρὰ καὶ πορφυρᾶ σὰν τὶς λαβωματιὲς Καὶ τὸ κεφάλι πλαγιαστὸ πάνου στὰ γόνατά της, Το άγόρι είχε κοιμηθεί σάν κουρασμένο έλάφι. \*Ο Χάρος ἀγναντέβει καὶ σιγὰ - σιγὰ ἡ φλόγα τῆς ὀργῆς Σβένει μέσα στὸ κούφιο του κεφάλι. Γιατί λοιπόν, καινούρια Εὔα, \*Εκούφτηκες ἀπ' τὸ θεὸ κάτου ἀπόνα θάμνο: "Ιδια μ° οὐράνιο ὀχυρὸ στεγάζοντας τὸν ἐραστή της Κάτ° ἀπὸ τὸ κορμί της τὸ κατάσπαρτο μ' ἀστέρια καὶ φεγγάρι. Ή κόρη, θαρφαλέα, ἀπαντάει:

191

Μήν κάνεις θόρυβο, προ πάντων, μήν τὸ τρομάζεις, τὸ φτωχό

\*Εοχομαι δίχως χασομέρεια, θὰ πάω κατ° εὐθεῖαν μὲς στὸν τάφο,

Μήν κάνεις νὰ σφυρίξει τὸ κοφτερό δρεπάνι σου!

Στάσου, μη μοῦ θυμώνεις,

# Sanitized Copy Approved for Release 2010/02/05: CIA-RDP82-00457R007700580002-9

Μὰ τοῦτονε, μὰ τοῦτονε, λυπήσου τον ἀκόμα! \*Εγώ μονάχα φταίω. Π° ἄφησα νὰ περάσ' ἡ ὥρα. Σκεφτόμουνα: Δὲν είν' ὁ Χάρος καὶ πολὺ μακρυά. Ασε με ακόμα μιὰ σταλίτσα νὰ τὸν ἀγκαλιάσω Βρίσκεται τόσο πολύ κοντά μου. Καὶ μὲ γιομίζει μὲ χαρά. Γιὰ κοίταξε λιγάκι "Ολα έτοῦτα τὰ σημάδια ποὺ ἄφησε Πάνου στὰ δυό μου μάγουλα καὶ στὸ λαιμό μου! Κοίταχτα πῶς ἀνθίζουν, φλογισμένες παπαροῦνες! Ο Χάροντας λιγάκι ντροπιασμένος τῆς λέει χαμηλόφωνα: Θὰ νόμιζε κανένας πως άγκαλιασες τὸν ήλιο Αλλά, καθώς τὸ ξέρεις, δὲν εἶσαι ἡ μόνη, "Εχω χιλιάδες καὶ χιλιάδες νὰ θερίσω ἀκόμα Μάλιστα, ὑπηρετῶ πιστὰ τὸ χρόνο. Μένουν πολλά να κάμω ακόμα, κι' έχω γεράσει, Κάθε λεφτό μου είναι μετοημένο. Κοπέλα μου, ετοιμάσου, έφτασε ή ώρα! Μὰ ἡ κοπελιά, χωρίς νὰ τὸν ἀκούει: Γιὰ μένανε, μέσα στὰ μπράτσα τῆς ἀγάπης μου Μάϊδε οὐρανὸς μάϊδε καὶ γῆς πιὰ δὲν ὑπάρχουν. Μιά δύναμη υπερφυσική γιομίζει την ψυχή μου, Καί, λάμπει στην ψυχή μου μιὰ ξαστεριὰ ὑπερφυσική. Δὲ νιώθω φόβο πιὰ μπροστά στη Μοῖρα. Δεν έχω ανάγκη πια μήτε Θεό μήτε κι' ανθοώπους! Ή χαρά, σὰν τὸ παιδί, γλυκαίνει τὴν ψυχή μου Κι' δ "Ερωτας, αὐτὸς κυρίως, παραχορτασμένος: Ο χάρος σοβαρός, στοχαστικός, σωπαίνει: Αδύνατον, πραγματικά, νὰ διακόψω τοῦτο το τραγοῦδι.

Λεν υπάρχει Θεός στον κύσμο Όμορφότερος ἀπὸ τὸν ἥλιο! Δεν υπάρχει ἄλλη φωτιὰ πιὸ θαυμάσια ἀπὸ τὸν ἔρωτα!

# VII

Ο Χάροντας σωπαίνει. Το τραγοῦδι τῆς ποπέλας "Ελυωνε τὰ πόκαλά της μὲς στοῦ πόθου τὸ καμίνι, 'Ακατακίνητο στὸν πάγο καὶ στὸν πυρετό. Τί θάλεγε στὸν κόσμο ἡ καρδιὰ τοῦ Χάρου; Ό Χάρος, είναι ἄγονος μὰ βγῆκε ἀπὸ τὸν "Ερωτα. Τὸ ἴδιο καὶ σὲ δάφτον ἡ καρδιὰ νικάει τὸ λογικό. Καὶ μὲς στὴ σκοτεινὴ καρδιά του, εἶναι σπέρματα Οἴκτου, ὀργῆς, θολῆς νοσταλγίας. Γιὰ κείνους ποὺ ἀγαπάει δυνατότερα

# Sanitized Copy Approved for Release 2010/02/05: CIA-RDP82-00457R007700580002-9

Γι° αὐτοὺς ποὺ καίει τὴν καρδιά τους ὑπόκωφη ἀγωνία, Μουρμουρίζει ἐρωτικά, τὴ νύχτα, Λόγια γιὰ νὰ δοξάσει τὴ χαρὰ τῆς μεγάλης ξεκούρασης. Ε! λοιπόν!, λέει ὁ Χάρος, ἃς γενεῖ τὸ θαῦμα. Σοῦ ἐπιτρέτω νὰ ζήσεις Καὶ θὰ μείνω κοντά σου. Θὰ εἰμαι αἰώνια Στὸ πλαϊ τοῦ "Ερωτα.

"Απὸ τότενες ὁ "Ερωτας κι" ὁ Χάρος πᾶν ἀντάμα, "Αχώριστοι ὥς τὰ σήμερα Καὶ πίσ" ἀπὸ τὸν "Ερωτα, "Ὁ Χάροντας κραδαίνει τὸ κοφτερὸ δρεπάνι του. "Ακολουθάει παντοῦ σὰ συμπεθερολόγα, Πηγαίνει, μαγεμένος ἀπ" τὸν ἄλλονε, Στ" ἀρρεβωνιάσματα καθώς καὶ στὶς κηδεῖες. Λίχως ἀνάπαυλα, χωρὶς ποτὲ νὰ ξαστοχάει χτίζει Τὶς εὐτυχίες τοῦ "Ερωτα, τὶς χάρες τῆς ζωῆς.

Μεταφε. ΘΥΜΙΟΣ ΝΟΥΔΗΜΟΣ

Σ. Μ. Τούτ' ή μπαλλάντα είν' εν' από τὰ πρῶτα εργα τοῦ Γκόρκι. Είναι σύγχρονη μὲ τὸ πρῶτο τυπωμένο διηγημά του: Μακὰρ Τσούντρα, ποὺ δημοσιεύτηκε σὲ μιὰ ἐφημερίδα τῆς Τιφλίδας στὰ 1892. Ήταν τότε 24 χρονῶν. "Αν τὸ ποίημα δὲν τυπώθηκε τότε, χρωστιέται στὴ λογοκρισία. Δὲ δημοσιεύτηκε παρὰ στὰ 1917, μαζὶ μὲ διάφορα διηγήματα καὶ νουβέλλες, στὴ συλλογὴ Ἰεραλάχ. Στὶς 11 'Οχτώβρη 1931, ὁ Γκόρκι, τὸ ἀφιέρωσε, κατὰ τὴ διάρκεια μιᾶς φιλικῆς συγκέντρωσης, στὸ Βοροσίλοφ καὶ στὸ Στάλιν. Μ' αὐτὴν τὴν εὐκαιρία ὁ Στάλιν ἔγραψε μὲ τὸ χέρι του σὲ μιὰ σελίδα τοῦ ποιήματος, σ' ενα ἀντίτυπο, ποὺ φυλάγεται σήμερα στὸ Μουσεῖο Γκόρκι: «'Ετούτ' ἡ ἱστορία είναι δυνατότερη ἀπὸ τὴν ἱστορία τοῦ Φάουστ τοῦ Γκαῖτε: «ὁ ἔρωτας νικάει τὸ θάνατο».

# Ο ΠΟΛΥΖΩΗΣ ΠΕΘΑΝΕ

Η μέρα είναι χλωμή, βιάζεται νὰ βραδιάσει χλωμή σὰν ἄρρωστο κορίτσι ποὺ πεθαίνει Ποίν λίγο σφούγγισε τὸν ἵδρωτά της τἄσπρο σύνεφο "Υστερα λιγοθύμησε στην άγκαλια της δύσης. "Όλα βαφτήκανε μαβιά. Πάνω ἀπ' τὶς καλαμιὲς πεονᾶ ἡ ψαλμωδία τῆς νύχτας Ο ήλιος έλιωσε σὲ μικρὲς χρυσὲς σπίθες (οἱ πολυέλαιοι τοῦ Γαλαξία ἀνάψανε) Κάτω ἀπὸ ἔναν πάνινο οὐρανὸ κείτεται ὁ Πολυζώης μὲ παγωμένο αίμα Βασίλεψε ήσυχα ἀπὸ βραδίς—Καὶ τώρα όλους μᾶς μαυροφόρεσεν ή νύχτα. Τὸ μαχαῖοι τῆς λύπης του βούλιαξε στὴν παρδιά μας κι' ἀποξεχαστήκαμε έκει. Τὸν ξενυχτίσαμε ἐκεῖ δίχως κερί, κομπολογιάζοντας σιγά σιγά τή ζωή του. Κείνος ἀφουγκραζότανε κίτρινος τὴ θάλασσα. Τὸ πρωί τὸν ἀνεβάσαν στὸ κατάστρωμα Καὶ πίσω του ή βαλίτζα του Τὸ καϊκι κύλησε ἀργὰ πρὸς τὴν ᾿Αχερουσία Νὰ μὴν κλάψει κανείς. Βγάλτε μοναχὰ τὰ καπέλα σας. Ο Πολυζώης πέθανε στὸ ἄνθος τῆς τιμῆς του. "Πταν ενας σύντροφος λουσμένος στην πίστη. Τώρα τὸ γέλιο του τὸ σφοάγισε ὁ χάρος. Βγάλτε τὰ καπέλα σας. ΄Ο Πολυζώης ἔρχεται έν «δόξη φοβερά». 1 ανθρωπος πέθανε Ζήτω δ ἄνθρωπος!

Μενέλαος Λουντέμης

# ПАПАЛЕВЕΝТЕΝА

#### $(\Delta I H \Gamma H M A)$

Τοῦ ΝΙΚΟΥ ΠΑΠΑΠΕΡΙΚΛΗ

Τὰ παιδιὰ ἀφοῦ ξεφάντωσαν κουρνιάσανε κάτω ἀπὸ τὴ μεγάλη κληματαριά, σὰν τὰ κουρασμένα πουλιά. Πέρα μακρυὰ ἀπὸ τὴν ἀκροθαλασσιὰ ὡς τὰ ριζοβούνια ἀπλωνότανε τὸ χτῆμα. Τὰ λιόδεντρα ἀλλοῦ πυκνά, χαρὰ τοῦ ματιοῦ κι' ἀλλοῦ κουτσουρεμένα, καψάλες ἀπ' τὴ φωτιὰ καί συντρίμια ἀπ' τὶς μπαλταδιές, σοῦ σφίγγανε τὴν καρδιά. Τὸ λιοτριδιὸ ἀπόμεινε ρημάδι. Τὰ παραθύρια του κι' οἱ πόρτες του μαῦρα ἀπ' τὶς φλόγες ποὺ τὰ δαγκώσανε, σὲ κυτούσανε σὰ μάτια τυφλοῦ. Τὰ ὑπόστεγα τῆς σταφίδας, οἱ τσιβιέρες, τὸ μελισσαριὸ μὲ τὶς ρημαγμένες κυψέλες, τὰ γκρεμισμένα κοτέτσια κι' οἱ ἀδειανοὶ ἀπ' τὰ ζωντανά τους σταῦλοι δίναν τὴν εἰκόνα τῆς ἐρήμωσης. Τὸ μεγάλο σπιτικὸ μὲ τὶς μισοκαμένες του πλευρὲς στέκονταν ὀρθὸ σὰν τὸν πληγωμένο πολεμιστὴ στὴ στερνή του ἐξόρμηση.

'Απόμειναν μονάχα τὰ παιδιά. Καὶ τὰ παιδιὰ δίνουν τὴ ζωή.
—'Εγὼ τώρα εἰμαι ἡ δασκάλα. Καὶ σεῖς, προσοχή!... Μίλησε ἡ πιὸ μεγάλη ποὺ τὴ φωνάζανε Βακώ. Μ' ἕνα τίναγμα τοῦ κεφαλιοῦ της σαλέψανε ζερδά, δεξιὰ οἱ ἐβένινες μποῦκλες της. Χτύπησε μὲ μιὰ δέργα ἀπὸ ἐληὰ πάνω σ' ἕνα πάγκο κι' ἔβαλε τὰ παιδιὰ νὰ καθίσουνε ἀράδα ἀράδα.

— Τώρα είμαι ή δασκάλα καὶ σεῖς οἱ μαθητές... Τὰ χέρια ἔτσι... σταυρωμένα... Μπράβο. Τὰ δάχτυλα νὰ μπλέξουν... "Ετσι. "Οποιος κάνει ἀταξίες θὰ τιμωρηθεῖ... ὅποιος...

—Κάνε γρήγορα, ξεφώνησε δ Σταμάτης. Ήταν δ μικρότερος κατὰ σειρὰ ἀπὸ τὴν «δασκάλα». Τὸν φωνάζαν καὶ Τσικιλίνο γιατί, λέει, ἔτσι ἔλεγε τὴν καρδερίνα ἀπὸ μικρός. Ἐκείνη τόνε κοίταξε μὲ μιὰ κωμικὴ αὐστηρότητα.

-Γιὰ πές μου ἐσό μαθητή, γιατὶ μίλησες;

—Μίλησα ; "Ετσι. Γιατί μοῦ ἀρέσει. Θέλω νὰ κάνεις γρήγορα γιὰ νἄρθει κι' ἡ σειρά μου. Θέλω κι' ἐγὼ νὰ γίνω δάσκαλος. Νὰ πάρω τὴν δέργα.

— Έσυ πρῶτον και κύριον δὲν μπορεῖ νὰ γίνεις δάσκαλος. Και δεύτερον και κύριον εἶσαι κοντοπίθαρος και ζερβοχέρης... Γιὰ νὰ ὑπογραμμίσει τὰ θυμωμένα λόγια της χτύπησε ξανὰ τὴ βέργα της στὸν πάγκο. () άλλος ἀντιμίλησε:

— 'Αμ πῶς; Μονάχα ἐσὺ θὰ εἴσαι δασκάλα; Καὶ τί εἴσαι σύ; Βασκληᾶς; "Αν θέλουμε σ' ἔχουμε δασκάλα… Στὸ χέρι μας εἴναι…

-- Κανένας δεν μπορεί να γίνει δασκάλα κυριέ μου... τ' ἀκοῦς; --μί-

λησε ἐκείνη – ξέρεις γράμματα: ὄχι. Ποιός γράφει τὰ γράμματα στὴ φυλανή; Ἐσύ; Μάθε πρῶτα τὸ ἄλφα καὶ τὰ λέμε... Καὶ στὸ θεῖο Δημητρό καὶ στὴ θειὰ τὴ Βαγγελή καὶ στὸ μπαμπά σου καὶ σ' ὅλες τἰς φυλακές έγὼ τὰ γράφω. Ρώτησε καὶ τὴ γιαγιά. Λοιπόν;

—Λοιπόν ξελοιπόν... ἐγὼ ΰστερα ἀπὸ σένα. Τι διάμολο. Κάθε μέρα

μᾶς καμαρώνεις γιὰ δασκάλα. Θέλω κι' ἐγὼ τὴ βέργα...

Τὰ μάτια τοῦ Τσικιλίνου παίζανε ἀδιάκοπα, ἀπ' τὴ βέργα πού κρατούσε ή ξαδέρφη του, στο πρόσωπό της. Καὶ μέσα του ένανε τὰ σχέδιά του: « Έχ! καὶ δὲ θὰ πέσει στὰ χέρια μου αὐτὴ ἡ βέργα... θὰ σοῦ δείξω σένα τὶ θὰ πεῖ δασκάλα...»

Μίλησε κι' ή Λεμονίτσα. Ξανθές μποῦκλες μὲ μιὰ γαλάζια κορδέλλα. Δόντια άραιά καὶ μικρούτσικα σάν ρύζι. Σήκωσε τὸ χέρ:...

 Έγὼ λέω πυρὰ δασπάλα νὰ παίζουμε τὸ λύπο παὶ τ' ἀρνί. Νὰ γίνω λύχος... Θέλεις:

Τ' ἄλλα παιδιὰ ζεθαρεύτηκαν, Μιλούσανε όλα μαζύ.

-Τὸ τόπι... τὸ τόπι...

— "Όχι. Δέν περνᾶς κυρά Μαρία"...

-- Έγὸ λέγω τὸν πόλεμο... Νὰ γίνω στρατιώτης...

- Νὰ μὴ γίνεις τίποτα... τίποτα, ξεφώνισε ἡ δασκάλα. Θέλω ήσυχία! Σιωπή! Ἡ δέργα ξαναχτύπησε στὸν πάγκο δυνατά. Ἡ «δασκάλα» κύτταξε αυστηρή ενα ένα τὰ παιδιά. Τὰ μάτια της τέλος κάναν ενα κύκλο σὰν τὰ μάτια τῆς κουκουδάγιας μέσα στὶς κόγχες τους.

- Ποῦ τἄδατε σεῖς αὐτὰ ἔ; Σχολεῖο εἰναι αὐτό; "Αλλος θέλει νὰ γίνει λύπος πι' ἄλλος στρατιώτης... 'Ωρίστε μας! Λοιπὸν εἰμαι ἡ δασπάλα

καὶ σᾶς ρωτῶ. Κι' ὅποιος ξέρει ᾶς σηκώσει τὸ χέρι του..., Τὰ παιδιὰ κάναν ήσυχία τώρα. Ἐκείνη σήκωσε το κεφάλι της ψηλά, κατάλαβε πώς ἀπὸ κείνη τὴν ἐρώτηση θὰ ἐξαρτηθεὶ τὸ κῦρος της, ἡ καθιερωσή της.

—Λοιπόν προσοχή... Ποιός είναι ό ήρωας Κολοκοτρώνης;

Τὰ ποιὸ μικρὰ ἀνοίξανε τὰ μάτια τους μὲ θαυμασμό. Τὰ ποιὸ μεγάλα σηχώσαν τὰ χέρια. Μὰ σὲ λίγο, μιχρὰ μεγάλα ξεθάρεψαν ἕνα ἕνα.

— Έγω δασκάλα...

Οξ φωνές τους πέσανε όλες μαζύ. Τὰ χέρια τους τεντώνονταν ῶς τὴ μύτη της. Τούς πύταξε όλους μὲ τὴν ἀράδα. "Υστερα διάλεξε τὸ πιὸ μιπρό. Ήταν ο Λαζαρῖκος. Ένα μεγάλο κεφάλι κουρεμένο μὲ μιὰ κατσοῦλα φουντωτή στήν κούτρα. Μὲ μιὰ πάνινη τιράντα πού συγκρατούσε περασμένη ἀπ' τὸν ὧμο τὸ βρακί του. Μεγάλα αὐτιά. Μάτια γιομᾶτα ἀπορίες.

-- Πές μας ἐσὺ μαθητή. Ποιὸς εἶναι ὁ ἦρωας Κολοποτρώνης ; Ἐκεῖνο σημώθηκε. Κύταξε όλόγυρά του, κάπως φοδισμένο, παραξενεμένο κι'

υστερα ζεφώνισε:

--Είναι ό μεγάλος αντάρτης πού σκότωσε τον Γερμανό...

Τὰ παιδιὰ κάνανε μεγάλο σαματά. Γελοῦσαν, ζεφωνίζανε καὶ σηκώνανε τὰ χέρια τους. "Αλλα σηκώθηκαν ἀπὸ τὸ πάγκο καὶ πηδούσαν κι' δλο τσιρίζανε:

 $-\Delta$ ασκάλα, δασκάλα $\dots$ 

Ο Λαζαρίκος ξαφνιασμένος κυτούσε όλόγυρά του. Τὰ μάτια του πῆραν σιγά σιγά νά συνεφιάζουν. Μέσα στό μυαλουδάκι του κλωθογυρνούσε ή

σπέψη: «Δὲν τἄπα καλά. Δὲν τἄπα καλά. Πάει χάθηκα! Δὲν τἄπα καθόλου καλά».

Ή δασκάλα ξαναχτύπησε τη δέργα.

—Σΐωπή! Σιωπή ! Τὰ χέρια δμως είχαν ξεσταυρωθεί καὶ δουλεύανε. Ὁ Τσικιλῖνος τραβούσε μιὰ μιὰ τἰς τρίχες ἀπὸ τἰς ξανθὲς μποῦκλες τῆς Λεμονίτσας. Ἐκείνη ἄφηνε κάτι δυνατές τσιριδουλες. Ὁ Δημήτρης ενας σωστὸς ἀγριόγατος καμιὰ έξεφτὰ χρονῶν, μὲ κάτι μάτια γκρίζα που γελούσαν απατάπαυτα καὶ ποὺ τὸν φωνάζανε ὁ Μπαταριᾶς, σκυμμένος πίσω ἀπ' τάλλα τὰ παιδιὰ πετούσε λούπινα στὸ κεφάλι τοῦ Τσικιλίνου.

 $\Omega$  Λαζαρτιος ὄρθιος περίμενε σὰν τὸν ἔνοχο τὴν καταδίκη του. H «δασκάλα» τὸν κύταξε στὰ μάτια μὲ γλύκα, μὲ συμπάθεια. "Ητανε τὸ μι-

κρό της τ' άδερφάκι.

Ηές μας τώρα, μαθητή, πές μας μαθητή, καὶ ποῦ βρίσκεται ὁ ήρωας Κολοκοτρώνης; Μὴ φοδάσαι... πές μας... Έκεῖνος ἔξισε τ' αὐτί του. Κύταξε τοὺς ἄλλους μὲ κάποιο δέος. Τί θὰ ποῦνε; Θὰ γελάσουν πάλι; Ἡ Γαρουφαλιὰ πού καθόντανε στὸ πλάϊ του καὶ γελούσε σ' όλο τούτο τὸ διάστημα, σκαλίζοντας τη μύτη της, έσκυψε καὶ τοῦ σφύριξε στ' αὐτί:

—Στὸ βιβλίο... Μέσα στὸ μεγάλο τὸ διδλίο τοῦ μπαμπᾶ εἶναι... Έκετνος τὴν κύταξε. Δὲν τὴ λογάριασε. Ἔξινε τ' αὐτί του στοχαστικά

καί ξεφώνισε,

 $-\Delta$ èν είναι στὸ διδλίο. "Οχι.  $\Sigma$ τὸ βιδλίο είναι ζουγραφιές.  $^\circ {
m O}$  Κολοκοτρώνης είναι στη φυλακή. Τὸν πήρανε στη φυλακή μὲ τὸν μπαμπά

Τὰ παιδιὰ ξεσπάσανε πάλι. Μιλούσαν δλα μαζύ. Ξεφωνίζανε

**—**"Οχι... ἔχι...

- 'Ο Λαζαρικός τοὺς κυτούσε κι' όλο καὶ δούρκωνε. Τὰ χείλη του κάποια στιγμή συσπάσθηκαν. 'Αρχίσανε τὰ μάτια του νὰ συνεφιάζουν. Κι' ἕνα κλάμα, ἕνας λυγμὸς ὅλο παράπονο ξέσπασε ἀπὸ τὴν παιδική
- -- Γιατὶ γελάτε;  ${}^*{
  m E}$  ;  ${\Delta}$ ὲν τὸν εἶδα ἐγώ τὸν μπαμπά  ${}_{
  m I}$ μου ;  ${}^*{
  m A}$ φοῦ τὸν εἶδα σᾶς λέγω, ποὺ τὸν δέσανε, τὰ χέρια του ήταν πίσω μὲ τἰς ἀλυσσίδες.

 $K\iota$ ' ὕστερα φέρανε καὶ τὸν Kολοκοτρώνη.  $\Psi\eta$ λὸς σὰν τὸ βουνό. Mεγάλος ἴσαμε τὸν οὐρανό. Καὶ οἱ άλυσσίδες του χτυπούσανε γκλάν, γκλάν.

Γιατί γελάτε ; Τόπε καὶ στη μαμά μου ὁ μπαμπᾶς : «Μὴν κλαῖς εσύ... Στη φυλακή βάλανε καὶ τὸν Κολοκοτρώνη». Λέει ποτὲ ψέμματα δ

Τὸ παιδί ἔκλαιγε μὲ ἀναφυλλητά. Τ' ἄλλα σωπάσανε. Ἡ Βακὼ πλησίασε τ' ἀδερφάκι της. Τὸ χάϊδεψε:

—Μὴν κλαῖς... ὁ Κολοκοτρώνης δὲν ἔκλαιγε... Αύτοι μὲ κάνανε νὰ κλαίγω. Μίλησε και σκούπισε μὲ τὸ μανίκι του τὰ μάτια καὶ τὴ μύτη του.

— Έσὸ φταῖς... Ναὶ — μπηκε στη μέση πάλι δ Τσικιλίνος — Ἐσὸ

πού θέλεις πάντα νὰ εἰσαι ἡ δασκάλα... Γιὰ δὲς μιὰ δασκάλα... Έβγαλε τὴ γλῶσσα του. Απλωσε ἐκείνη νὰ τὸν πιάσει μὰ τῆς ξέφυγε σὰν αἴλουρος. Τότε τὰ παιδιὰ παρατῆσαν τὴν κληματαριὰ καί δάλθηκαν νὰ τρέχουν. Ξεφώνιζαν ανάμεσα στὰ καψαλιασμένα κλήματα. Τρυ-

πώνανε καὶ κυνηγιούνταν πέρα στὸ λιοτριδιό, ἀνάμεσα ἀπὸ τἰς γκρεμισ-μένες στέγες καὶ τοὺς σωριασμένους τοίχους. ᾿Αναστατώναν τὸν κόσμο. — Ἅλτ! Παραδοθήτε! Ἦλτ! καὶ πυροβολώ... Ὁ Μπαταριᾶς εἰχε πιὰ πετύχει τ᾽ ἀγαπημένο του παιχνίδι. Ἔνα στυλιαράκι ἀπὸ ἐληὰ ἦταν τὸ ὅπλο. Ξάπλωνε χάμου καὶ σημάδευε. Ξανασηκώνονταν καὶ λάκαε σὰν άγρίμι μέσα στή λαγκαδιά.

--Τίς εἶ ; λέγε καὶ στὴν ἄναψα. Ὁ Τσικιλῖνος ἔχει πιάσει τὸ μετερίζι

του πίσω ἀπὸ ἕνα καδί γεμάτο βροχονέρια...

Κι' δλα τὰ παιδιά, δλα ἐκεῖνα τὰ κουτσούδελα ρίχτηκαν σ' ἕνα μανιασμένο πόλεμο τρεχάλας καὶ παιχνιδιού μὲ μιὰ ἄψα. μ' ἕναν πυρετό, μ' ἕνα λαχάνιασμα πού δὲν ἔχει τελειωμό...

Τ΄ κάνεις ἐσὸ ἔ ; – ἀκούστηκε ἀνάμεσα στὸ σάλαγο ή φωνή τῆς Βακώς—Γιατί τὸν χτυπᾶς; Τὸν ἔπιασες αλχμάλωτο; Μὲ γειά σου. Μὰ δὲν

χτυποῦν τοὺς αἰχμαλώτους... Κατάλαθες ;

- Θ ἄλλος ὁ «αἰχμάλωτος» πειραγμένος ἔμπηζε τὰ κλάμματα, ἔχι τόσο γιατί ἀπὸ τὴ μύτη του ἄρχισε νὰ κυλάει μιὰ κλωπτίτσα βυσσινιὰ τὸ αίμα και νὰ τὸν λερώνει τ' ἄσπρο του πουκαμισάκι, μά... γιατί, νὰ αίχμάλωτος σου λέει.. βαρύ πράμμα.. Τὰ παιδιὰ μαζεύτηκαν γύρω στὸν πληγω μένο. Τὸ καθένα ἔλεγε καὶ τὰ δικά του.
- Η γιαγιά είπε να μήν κάνουμε πόλεμο... μίλησε ένα από τά παιδιά.

-- Ἡ γιαγιὰ εἶπε μὰ τὰ παιδιὰ δέν τὴν ἀνοῦνε.. -- ἀνούστηκε ἀπ' τή μεγάλη πόρτα του σπιτιού μιὰ αὐστηρή μὰ γεμάτη συμπάθεια φωνή.

Στὴν πορνίζα τῆς πόρτας πρόδαλλε ἡ γιαγιά. Ήταν μιὰ ψηλή, γεροδεμένη γυνατκα. Λευκά μά φροντισμένα μαλλιά. Με κάποιους ελαφρούς πυματισμούς ἀπ' τὴν παληὰ χάρη πού ἄφησε τὸ πέρασμά της.

Προχώρησε πρὸς τὰ παιδιά. Τὰ χάϊδεψε, τοὺς χαμογέλασε.

— Έλατε... Έλα σύ πού κλαῖς... Μή δὰ κάνεις έτσι. Τὶ ἄντρας είσαι; -Τόνε φίλησε-Κλαῖνε τὰ παλλημάρια; Καϋμένε!

Τὸν ἔφερε στὸ σπίτι καὶ τοὕπλυνε μὲ νερὸ τὸ ματωμένο πρόσωπο.

Σήχωσε τὸ κεφάλι του ψηλά.

— "Ετσι, έτσι νὰ μὴν τρέχει τὸ αίμα. Δὲν πρέπει νὰ παίζετε τέτοια παιχνίδια σεῖς. Νὰ ἂν τὸ μάθει ὁ μπαμπᾶς σου στὴ φυλακὴ θὰ πικραθεῖ...

--Κι' ό δικός μου ό μπαμπάς; Μίλησε ό Λαζαρίκος.

- () δικός σου ό μπαμπάς δεν θὰ πικραθεῖ. Ἐσὸ δὲ ματώνεις τὴ μύτη σου. Είπε ή γιαγιά κι' ενα άλαφρό χαμόγελο χάραξε στά χείλη της.
- —Μὰ δὲν θὰ πιπραθεῖ βέβαια. Τὸ ξέρω ἐγώ, Γιατί εῖναι καὶ ὁ Κολοκοτρώνης μαζί του. Τοῦ πρατάει συντροφιά. Τραγουδοῦνε μαζύ.
- -- Ποιός Κολοποτρώνης; ξαφνιάστηκε ή γιαγιά καὶ τὸ χαμόγελό της έσκασε στὰ χείλη της καθαρά καὶ φώτισε τὸ πρόσωπό της.
- --- Έπεῖνος... δ ἀντάρτης πού σκότωσε τὸν Γερμανό... Τὸν εἶδα μὲ τόν μπαμπά μου... Αὐτοί δὲν τὸ πιστεύουν καὶ γελούν.

Είναι ψηλός ώς τον ουρανό. Δέν είναι γιαγιά;

Γέλασε και δάκρυσε μαζύ το πικραμένο πρόσωπο της. Αύτὰ είναι τὰ παιδιά. Ἐρχονται ώρες που ξεχνᾶς μαζύ τους όλα τὰ φαρμάχια. "Ενα λογάνι ἀπὸ τὰ δεκατρία ἐκεῖνα στόματα, μιὰ γκοιμάτσα, ἕνα σκίρτημα ξαναζωντανεύει δλους έκείνους πού φύγανε ἀπό το πολύθουο έκεῖνο σπιτικό. Νά τὸ γέλοιο ἐκεινῆς τῆς Βακῶς ὅμοιο κι' ἀπαράλλαχτο τῆς μακαρίτισσας. Ερες ὡρες ξεχωρίζει νότες ξεκάθαρες τῆς κόρης της μέσα στὰ γελάκια καὶ στὰ λόγια τοῦ παιδιοῦ καὶ τότε νοιώθει ἔνα δάγκωμα στὴν καρδιά. Έκείνη ἡ περπατησιὰ τοῦ Τσικιλίνου δὲν ξεχωρίζει καθόλου ἀπ' τὸ λεδέντικο περπάτημα τοῦ γυιοῦ της. Ξαναζοῦν μέσα σὲ τοῦτο τὸ παιδομάνι ὅλες οἱ μορφὲς τοῦ σπιτιοῦ ποὺ χάθηκαν γιὰ πάντα μέσα στὰ σίδερα.

-Τόσα παιδάκια Θεέ μου!.. Τόσα παιδάκια χωρίς μάνες.

Έμεινε έκετ πέρα νὰ ὅλέπει τὰ παιδιὰ καὶ νὰ συλλογιέται τὰ περασμένα. Ἐκεῖνα ξαναρίχτηκαν στὸ παιγνίδι. Κελαϊδοῦνε σὰν πουλιά! Ἡ ζωὴ δὲν σταματᾶ τὴν ἀκατάσχετη πορεία της. Τὰ παιδιὰ δὲν ξέρουν τίποτα. Βλέπουν τούτη τὴν εὐεργετικὴ θεότητα ποὺ λέγεται γιαγιά.

Είναι ή ρίζα τοῦ δένδρου ποὺ τὸ χτύπησαν οἱ περαυνοί. Τὸ δένδρο δὲν πέθανε. Πέσανε μονάχα οἱ κλῶνοι του. Λύγισε καὶ καψαλιάστηκε δ κορμός του. 'Ωστόσο γύρω στὴ ρίζα τότε ξεπετάχτηκαν καινούριες φύτρες.

Κοχλάζουν μέσα τους οί χυμοί. Ἡ ζωή τους σπαρταράει.

-Νὰ ματάγινε ξανὰ τέτοιο πράμμα.. συλλογιέται. Τόσα παιδάκια. Έπετνα σμίξανε στὸ στρόδιλο τοῦ παιχνιδιοῦ. Χορεύουν χειροπιασμένα κύκλο. Εαναμμένα. Άκούραστα. Κι' οἱ φωνές τους δίνουν ζωἡ στὰ τριγυρινὰ ρημάδια. Μαζὸ κι' ὁ Λαζαρτκος. Πέφτει σηκώνεται, ξαναπέφτει. Στὸ κουρασμένο του κεφαλάκι χοροπηδάει ἡ κατσουλίκα τῶν μαλλιῶν. Κόπηκε ἡ τιράντα του καὶ κρέμεται πίσω του σὰν οἰρά. Εεφωνίζει καὶ οἱ φλεβίτσες τοῦ λαιμοῦ του τεντώνονται νὰ σπάσουν.

Φράγκο λελέγκο Χτύπα τὴν καμπάνα νὰ μαζευτοῦν οἱ Φράγγοι

Μαζύ του κι' ή σοβαρή δασκάλα ή Βακώ. Μόνο που ἔρχονται κάτι στιγμὲς που ξεμοναχιάζεται καὶ κλαίει— Ἐμένα δὲν θαρθεῖ πιὰ ὁ μπαμπάς μου. Ἐγὼ πιὰ δέν ἔχω μαμά...

Τότε δὲν μιλεῖ πιὰ ἡ γιαγιά. Μονάχα σφίγγει ἐκεῖνο τὸ κεφαλάκι

στὸ στήθος της ἀμίλητη καὶ κυτάει πέρα μακρυά!..

Στὸν τόπο τούτονε, τὸ δειλινὸ εἶναι ἕνα πανηγύρι ἀπὸ χρώματα. Γεμίζει ὁ οὐρανὸς ἀπὸ ζουμπούλια καὶ γαρούφαλα. Τ' ἀσημένια φύλλα τῆς ἐληᾶς ἀναριγοῦν μὲ τ' ἀλαφρὸ δειλινὸ μπάλσαμο ποὺ στέλνει ὁ Ταῦγετος. Ὁ κατακαϋμένος ὁ Μωρηᾶς! Τέτοιες ώρες κάθεται καὶ συλλογιέται σὰν ἄνθρωπος. Πόσες φορὲς δόγγησε καὶ πόνεσε! Πόσοι δραχνάδες δὲν τονε πατήσαν στὸ λαιμό... Πόσες φορὲς δὲν ἀγκομάχησε τὸ μαλλιαρό του ἀντρειωμένο στῆθος. Κι' ὕστερα πάλι ξαναζεῖ. Τὸ χῶμα του ρουφάει τὸ αἴμα τ' ἀκριδὸ ποὺ χύθηκε. Τὸ κάνει ζουμερὸ γλυκὸ σταφύλι. Λαγκώνεις τὴν τραγανή μελένια ρόγα του καὶ σπάει ἀνάμεσα στὰ δόντια σου μοσχάτη, σαρκώδικη, δλο χυμό. Καὶ τὸ δάκρυ ποὺ κύλησε ποτάμι τὸ πίνει ἡ αὐλακιά. Ποτίζει τὰ σπλάχνα τῆς ἀφράτης γῆς, γίνεται πορτοκάλλι δλο δροσιὰ γιὰ τὰ φουγμένα γείλη. Επουστικό δλο μέμ καὶ ἄσωμα

πίνει ή αὐλακιά. Ποτίζει τὰ σπλάχνα τῆς ἀφράτης γῆς, γίνεται πορτοπάλλι δλο δροσιὰ γιὰ τὰ φρυγμένα χείλη. Εαρωστικό δλο μέλι καὶ ἄρωμα...
Πέρα μακρυὰ κυτάει καὶ ταξίδεὐει ὁ νοῦς τῆς γιαγιᾶς. Καὶ πάει
στὰ χρόνια τὰ παληὰ τ' ἀλλοτινά. Κάποτε ποὔρθε νύφη σὲ τοῦτο δῶ τὸν
τόπο. Τότε ποὺ ροβολοῦσαν οἱ πανωχωρίτες νὰ τὴν καμαρώσουν. Τότε ποὺ
σκαπετούσαν οἱ παραθαλασσίτες νὰ τὴ δοῦν. Μερόνυχτα δαροῦσαν τὰ

βιολιά και τα κλαρίνα. Νύφη, στο Παπαλεβέντικο ήταν μια ύπόθεση μέ σημασία κείνο τὸν καιρό. Έκεινος ήταν ἕνας δράκος στη δουλειά. Άνασκάλευε ό μακαρίτης τη γης σὰν γίγαντας. Και σὰν στρωνόντανε στὸ γλέντι ἀχολογοῦσε ό τόπος. Ὑστερα, ἤρθαν τὰ παιδιά. Ηειδ ὕστερα οί νύφες κι' οί γαμπροί. Το χτημα έκετνο χωρίς ν' άπλώνει σ' έκταση κέρδιζε σὲ πλοῦτο. "Ανθιζε τὸ ξερόκλαδο στὸ ἄγγιγμα ἐκείνων τῶν ἀνθρώπων. Πρασίνισε καὶ φούντωσε ὁ τόπος. Σκάδανε μὲ τὸ γέλοιο. Κλαδεύανε μὲ τὸ τραγοῦδι. Τρυγοῦσαν μὲ τὸν ἔρωτα. Διαφέντευε ἡ ἀγάπη. Τώρα πιὰ ἔφυγε ἐκεῖνος ὁ καιρός. Πέρασε ἀπὶ τὸ χτῆμα ἡ παγωνιά.

Νὰ τ' ἀμπέλι πού κατηφορίζει τώρα ἀπ' τὸν ἔχθο. Κούτσουρα κατακαϋμένα. Κούρβουλο γιὰ κούρβουλο δὲν ἔμεινε. Δὲ σημαδεύει φυλλαράκι. Δὲ ζυγώνει πουλί. Ἡ σταφίδα στὸ ἴσιωμα πνίχτηκε στὰ δάτα. Δὲν ἔμεινε χέρι νὰ χαϊδέψει τὸ χῶμα της. Τράχυνε ἐκεῖνο. Χέρσωσε. Φυτρώσαν άγκαθιὲς καὶ τριβόλια. Ἐκεῖνοι ποὺ κάναν τ' ἀξινάρια νὰ σφυρίζουν πάνω ἀπ' τὰ κεφάλια τους, κυτᾶνε μέσα ἀπ' τὰ σίδερα τὰ σταυρωτὰ τῆς φυλακῆς. Κι' ἄλλοι φύγανε.. Καὶ οί φυλακισμένοι δὲν ἔχουν ἄλλο τὶ νὰ κάνουν. Φκιάχνουνε φειδάκια κομπολόγια ἀπὸ χρωματιστὲς χάντρες. Συλλογιούνται κάτι παιδάκια π' ἀπομείναν σὰν τὶς καλαμιὲς στὸν κάμπο. Γράφουν γράμματα λυπητερά. Νὰ καὶ τὸ λιοτριβιό. Βεράνι τόκανε ἡ φω τιά. Χάσκουνε μαύρα τὰ πορτοπαράθυρά του. Μέσα φωληάσαν κουκουβάγιες. Κι' οί ἀποθήκες και τὰ ὑπόστεγα κι' οί σταῦλοι κι' οί κυψέλες... Τίποτα όρθο κι' ἀνέγγιχτο ἀπ' τὴν καταστροφή...

Τὰ χείλια τῆς Παπαλεβέντενας σφίγγουν ὀργισμένα τὶς ώρες ποὔναι μακρυά ἀπ' τὰ παιδιά. Ἐκεῖνα τὴν γλυκαίνουν, τοῦτα τὰ ρημαδιὰ τὴν άγριεύουν.

— "Αντρες μωρέ είναι εὐτοῦνοι; "Αντρες; Νὰ ρίχνουν δέντρα μὲ τίς μπαλταδιές; Νὰ μπουρλουτιάζουν τὰ χτίσματα; Νὰ πιλατεύουν γυναῖκες : Νὰ ὀρφανεύουνε μωρά : "Αντρες είναι εὐτοῦνοι, γιὰ μαϊμοῦδες ; Θεριὰ ποὺ τὰ ξέρασε ἡ Γερμανία τους και ἡ μαύρη κόλαση...

Σὰ νἄναι τώρα, περνοῦν ἀπ' τὰ μάτια της σχηνές γεμᾶτες λαχταρίσματα. Στιγμές που χάραξαν μές τη ψυχή της βαθειά και άκατάλυτα τ' άχνάρια τους.

— Μάννα!

--Γυιέ μου!

Έκετνος πάνω στ' ἄλογό του. Στητός κι' ώρατος σάν τὸν "Αη Γιώργη. Τριπλές σειρές τὰ φυσεκλίκια. Τ' αὐτόματο κρεμασμένο ἀπὸ τὸ λαιμό ἔπεφτε στὴν ἀγκαλιά του σὰ γεράκι τοῦ κυνηγιοῦ ἄγριο, ἀδυσώπητο. Ένα πλατὸ γέλοιο φώτιζε τὸ μελαψό του πρόσωπο. Τὰ μάτια του, θάλασσες ἀνταριασμένες, ήμερώσανε στ' ἀντίπρυσμά της. Κρατούσε μὲ τόνα χέρι του τὰ χαλινὰ τοῦ ἀλόγου του. Μὲ τ' ἄλλο ἔσκυψε ἀπ' τ' ἄλογό του άγκάλιασε τὸ κεφάλι της καὶ τη φιλούσε. Δὲν τούμεινε ἀκόμα ὁ καιρὸς νὰ ξεπεζέψει... Ναί... κάποτε θὰ ξεκόλαγε ἀπ' τ' ἄλογό του και θάργονταν γιὰ πάντα. Μὰ τώρα ὄχι. Τώρα ἤτανε οἱ Γερμανοί... Δὲ λέγανε τίποτα μὲ τὴ μάννα. Βλέπονταν στὰ μάτια. Φιλιόνταν σιωπηλά. Τίποτ' άλλο. Τ' άλογο χλιμιντρούσε κι' έσκαβε τὴ γῆς μὲ τ' άτσαλένια πέταλά του. Αφρίζαν τὰ ρουθούνια του, και μὲ τὰ μάτια του ἔτρωγε πέρα μακρυά τὴ στράτα ἀνυπόμονα. "Όλο καὶ τίναξε τὴ μαύρη μεταξένια χαίτη του καί κυτούσε τὸν καβαλάρη του σὰ νὰ τοῦ μιλούσε: «Ηᾶμε καπετά-

νιο... Πάμε στή δουλειά μας έμεζς...».

Τρία χρόνια, ἄλογο καὶ καδαλλάρης άλώνιζαν πέρα δῶθε τὸ Μωρηά. Κένταυρος οἱ δυό τους, ἄνθρωπος καὶ ζωντανό. Σκαπετήσανε γιδόστρατες στὰ δουνά. Ροβολήσανε κάμπους καὶ λαγκαδιές. Σφυρίζανε στὶ αὐτιά τους δόλια γερμανικά. Ρεκάξανε στὸ διάβα τους τὰ στέν... Πέσανε σὲ φονικὰ καρτέρια ἀπὸ σπιούνους. Χρειάστηκε νὰ γίνει σίφουνας ἐκεῖνο τ᾽ άλογο καὶ νὰ πετάει. Κι᾽ ἡρθαν στιγμὲς ποὺ λαδωμένος καὶ πνιγμένος στὸ αἰμα ἐκεῖνος σφιχτοκλείδωνε τὰ πόδια του πάνω στὴ σέλα στὴν κοιλιὰ τοῦ ἀλόγου καὶ κεῖνο ἀστραπὴ τὸν ἔφερνε μακρυὰ ἀπ᾽ τὸν κίνδυνο.

— Ἡσυχα Βορηά... θὰ πᾶμε—μίλησε στ' ἄλογό του δ καδαλλάρης. Τώρα εἰναι ἡ Μάννα... Δὲν βλέπεις ; Στὰ τρία χρόνια τοῦ δουνοῦ πέρασε δυὸ φορὲς κλεφτὰ καὶ τὴν εἶδε τὴ μάννα του. Τώρα πιὰ δὲν ἀπόμεινε

πολύ. Τώρα τελειώνει...

-Νὰ μοὔρθεις γρήγορα... Τ' ἀκοῦς ; πρόλαδε νὰ τοῦ φωνάξει. Ἐκεῖ-

νος γέλασε.

Γρήγορα... γρήγορα... Χάιδεψε τὸ Βορηὰ στὸ μάγουλό του, τὸν χτύπησε μὲ τὴν ἀπαλάμη του στὸ σβέρκο καὶ «Χὸπ Βορηά... χόπ!» γινήκανε μιὰ ἀστραπὴ ποὺ χάθηκε πάνω στὴ δημοσιά.

Έκείνη ἀπόμεινε καὶ τήραγε πέρα μακρυά. Δὲν φαίνονταν πιὰ τίποτα. Μονάχα ἕνα συνεφάκι κουρνιαχτός που ἔκρυβε μέσα τὴν καρδιά της

κι' όλο καὶ μάκραινε καὶ μάκραινε.....

Λίγο πριχοῦ χαράξει ἡ μέρα, τὸ σκοτάδι εἴναι πυκνώτερο. Σὰν πρόκειται νὰ κοπάσει ἡ τρικυμία, τὰ στερνά της κύματα εἶναι τ' ἀγριώτερα καὶ τρῶν τοὺς ναυαγούς. 'Αλλοίμονο σ' ἐκεῖνον ποὺ θὰ περιφρονήσει τἰς στερνὲς ἀναλαμπὲς τῆς φωτιᾶς ποὺ τρώει καὶ σίδερα καὶ χτίσματα κι' ἀνθρώπους...

Ή Παπαλεδέντενα στάθηκε ή ρίζα τῆς ζωῆς ἐκεῖνο τὸ μαῦρο κι' ἄ-ραχλο ξημέρωμα. Σὰν τὰ μάτια της, ἀντικρύσανε τὸ μανιασμένο ἐκεῖνο ἀσκέρι νἄρχεται σὰν μιὰ ἀγέλη ἀπὸ ἀγρίμια δλόϊσα στὸ σπιτικό της, στά-

θηκε όλόρθη σαν κολώνα δωρική.

—Ευπνήστε! εἶπε βαθειὰ στοὺς σπιτικούς της. ἔΕδγαλε ἀπὸ τὶς κούνιες τὰ μωρὰ ἀγουροξυπνημένα. Τἄντυσε. ἔΕσπρωξε τοὺς κουρασμένους της γυιοὺς καὶ τοὺς γαμπρούς. Πρόσταξε τὸν καθένα πῶς καὶ ἀπὸ ποῦ

θὰ φύγει καὶ καρτέραγε.

Έξω λυσσομανούσε ή φωτιά. Το λιοτριβιο λαμπάδιαζε. Χώρια ἀπ' τὴν πυρήνα, φορτώματα σκορπίσανε οἱ γερμανοὶ κι' οἱ ἄνθρωποί τους τὰ ἐκκρηκτικά. Ένα πλῆθος ἄνθρωποι ποὺ μίλαγαν ὅλες τὶς γλῶσσες ρίχνανε τὰ λιόδεντρα μὲ μπαλτιαδιές. Χύνανε μπενζίνες στὶς ἀποθῆκες. 'Αναποδογύριζαν κυψέλες. Σημαδεύανε τὰ κατσίκια καὶ τὰ πουλερικὰ ποὺ τρέχανε σὰν παλαβά. 'Ολοῦθε γλύφανε οἱ γλῶσσες τῆς φωτιᾶς. Σὰν πῆρε νὰ τριζοδολάει καὶ τὸ σπίτι ξέκοψε ἀπ' τὸ παραθύρι. Κάτω ρίχνανε τὴν πόρτα μὲ κασμάδες καὶ λοστούς. Οἱ φωνές τους μὲ τοὺς πνιχτοὺς καπνοὺς καὶ τὸς φλόγες ἀνέβαιναν δλοένα κι ἀγριώτερες.

Γύρισε όλες τὶς κάμαρες. Έδιωξε ἀπ' τὸ ὑπόγειο καὶ ἀπὸ τὰ πορτάκια τὶς γυναϊκες ποὺ ἀπομείναν σαστισμένες κι' ὕστερα κατέδηκε μ' ἀργὸς κι' ἐπίσημες κινήσεις τὴ σκάλα. Πέρασε τὴν κεντρικὴ πόρτα τοῦ

σπιτιού. Έριξε όλόγυρα μιὰ ματιά. Ἐκείνοι σύρλια τν. Ξαφνικὰ κάτι σὰν φείδι δάγκωσε τὰ σπλάχνα της. Τὸ μάτι της ἔπεσε σὲ μιὰ σύναξη ἀνθρώπων κάτω ἀπ' τὸν Πλάτανο. ᾿Ανάμεσα στὰ πρόσωπα, στὶς στολές, στὶς φωνές, στὶς φλόγες στὸ σάλαγο ἔφτασε στ' αὐτιά της μιὰ ἀπλὴ νότα μιὰς ἀντρικῆς τραγουδιστῆς φωνῆς. Κάπως τρικλίσανε τὰ πόδια της. Μιὰ θολοῦρα σκέπασε τὰ μάτια της. Ἐκείνη τὴ φωνή! ᾿Α ἐκείνη τὴ φωνή! Κάποτε τῆς φαίνεται πὼς τὴν ἄκουσε νὰ τραγουδάει μέσα στὰ σπλάχνα της. Στεγνώσανε τὰ χείλη της. ᾿Ανοιξε διάπλατα τὰ μάτια της καὶ κυτούσε. ὙΕνας στρατιώτης ἀνέβηκε στὸ δένδρο. Μιὰ σκάλα φέρανε ἀπὸ τὸ λιοτριβιό. Ὁ νοὺς της καὶ ἡ καρδιά της κιὶ ἡ ψυχή της κολλήσανε πάνω σ' αὐτὴ τὴ σκάλα... Σὰν τὸ πουλί ποὺ κλέψανε τὸ τέκνο του, φτεροκοπάει ἡ ἔγνοια της γύρω σ' αὐτὴ τὴ σκάλα, σ' αὐτὸ τὸ δέντρο σ' αὐτὸν τὸν στρατιώτη ποὺ είναι ἀνεδασμένος ἐκεῖ ψηλά. ᾿Απ' τὸν χοντρό του κλῶνο κρέμεται τώρα ἕνα σκοινί... Τώρα στεγνώσαν τὰ κείλη της, πειά! Ἐκει μιὰ δίψα! μιὰ δίψα! Ἔδαλε τὸ χέρι μπρὸς στὰ μάτια της καὶ δόγγηξε.

-Γυιέ μου! πουλί μου!

Σ' αὐτὸν ἐδῶ τὸν τόπο οἱ αὐγοῦλες εἰνχι τόσο εὐγενικὰ ὡραίες. Κάτι τέτοιες αὐγὲς ὁ ἣλιος παίζει τὸ κρυφτοῦλι του μὲ κάτι συγνεφάκια ποῦκουν τὸ χρῶμα τοῦ κροκοῦ. Τότε βρίσκει τὴν εὐκαιρία κι' ὁ κορυδαλλὸς νὰ μπεῖ στὴ μέση. Δίνει ἕνα σάλτο ἀπὸ τὴ φωληά του, ἀπ' τὸ κλαράκι, ἀπὸ τὴ χλόη καὶ πετάει. Τὸ πέταμά του εἰναι ὅλο μικρὰ μικρὰ κυκλάκια πρὸς τὸν οὐρανό. Κι' ὅταν πιὰ χορτάσει πέταμα τραγοῦδι καὶ παιχνίδι ἀφήνεται νὰ πέψτει σὰ βολίδα ἀπ' τὰ ψηλά. Κάποτε ὅμως σταματάει πάνω ἀπ' ἕνα πλάτανο τὸ γκρέμισμά του στὸ κενό. ʿΑπλώνει τὰ φτεράκια του φτεροκοπώντας τρομαγμένα. Κι' ὕστερα χώνεται μὲς τὴ φωληά του, στὸ κλαράκι, μὲς τὴ χλόη.

"Ενα ἀνθρώπινο κορμί ἀνέμιζε ἐκεῖ. Δὲν ἢταν βαρύ. Κάτι σὰν πούπουλο. Κάτι σὰν πουλί. Ὁ ἢλιος ἔπαψε πιὰ νὰ παιχνιδίζει μὲ τὰ συγνεφάκια ποϋχαν τὸ χρῶμα τοῦ κροκοῦ. "Ελαμψε τὸ φῶς του ἄσπρο γαλατένιο.

-- Γυιέ μου! πουλί μου!

Σὰν τὴν πουπουβάγια. "Ολη τὴ μέρα ὅς τὸ δειλινὸ ἔφερνε δόλτες μέσα στὰ χαλάσματα. Περνοῦσε ἀνάμεσα ἀπὸ τοὺς μεθυσμένους στρατιῶτες ποὺ δλαστήμαγαν ἀδιάζοντας τὰ δαρέλια ἀπὸ τὴν κάδα της. "Επαψε τὰ πόδια καὶ τὰ ροῦχα της ἀνάμεσα στὶς φλόγες. Δάκρο δὲν ἔχυσε. Ψηλή, στητή, ἀλύγιστη μὲ τὰ μάτια της στυλωμένα ἐκεῖ. Στὸ δέντρο στὸ σκοινί.

Τὸ δειλινό πῆγε καὶ στάθηκε μπροστὰ στὸν ἀξιωματικό. Ἡ ἴδια πάντα. Σὰν Νέμεση, Σὰν ὀργή.

— Δωστε μου το παιδί μου! Σήκωσε το χέρι της, κι' ἔδειξε τον κρεμασμένο. Οὐτε το χέρι της ἔτρεμε οὐτε ἡ φωνή της. Κάποιος στρατιώτης ἔκανε νὰ κινηθεῖ κατ' ἀπάνω της. Σὰν ἀντίκρυσε ἐκείνη τὴν περήφανη ματιά της, σταμάτησε. Κάτι μίλησε ὁ ἀξιωματικός. Κινήθηκαν οἱ ἀλλοι. Κάποιος ἀνέδηκε στὴ σκάλα. Κάποιος στὸ δέντρο.

Τόν πήρε στήν άγκαλιά της δπως τότε... Σὰ νᾶτανε τὸ δρέφος της. τὰ αληθινό. Ἡτανε σὰν πούπουλο ἐκεῖνο τὸ κορμί. Πίσω σερνόταν στὸ χῶμα τὸ σκοινὶ σὰ φεὶδι. Τὰ μάτια της ὅπως περπάταγε κυτοῦσαν μπρὸς δλόϊσια, ἀδάκουτα. Κάποτε ἔσκυψε καὶ ψίλησε τὰ κατσαρὰ μαῦρα δα-

πτυλιδάπια τῶν μαλλιῶν του. Τῆς φάνηπε πὼς ἦταν ἕνα ποιμισμένο δρέφος. Θυμήθηπε ἕνα τέτοιο δρέφος. Τὰ χείλη της σαλέψανε ἐλαφρά.

«Φύσα άγεράκι δροσερό μέσ' τῶν δεντρῶν τὰ φύλλα πάρε τὰ ρόϊδα ἀπ' τὴ ροδιὰ κι' ἀπ' τὴ μηλιὰ τὰ μῆλα καὶ φέρτα στὸ παιδάκι μου»

Σὰ δρέθηκε όλομόναχη μὲ τὸν κρεμασμένο μέσα στὴν κάμαρη τοῦ σπιτιοῦ ποὺ ἀκόμα κάπνιζε μισοσδυσμένο, τότε ξέσπασε σὲ λυγμούς. Ξέδωκε ἐκείνη ἡ πνιγμένη καρδιὰ δρέχοντας μὲ δάκρυα καὶ μὲ φιλιὰ τὰ χέρια, τὸ πρόσωπο, τὰ μαλλιὰ τοῦ παλληκαριοῦ.....

Οἱ λεῦκες γύρω ἀπ' τὸ χτῆμα καὶ στὶς ὅχθες τοῦ ποταμιοῦ τραγουδᾶνε στὸ φύσημα τοῦ δορηᾶ καὶ λένε καὶ λένε τὰ βάσανα τ' ἀνθρώπου.
Κι' ὕστερα ἀπαντᾶνε οἱ ἐληὲς μὲ τ' ἀσημένια τους φύλλα. Καὶ κατόπι δογγάει ὁ πλάτανος καὶ μιλᾶνε οἱ κλῶνοι του καὶ τὰ κλαριά του καὶ λένε ἱστορίες καὶ τραγούδια παληὰ καὶ λυπητερά, μακρόσυρτο βούϊσμα τῆς θάλασσας καὶ τῆς στεριᾶς παθητικό, γιὰ τὰ βάσανα τ' ἀνθρώπου. Ηῶς στερεύουν τὰ δάκρυα. Ηῶς σκληραίνουν οἱ καρδιές. Πῶς ἀπλώνεται ἡ ἐρήμωση. Ηῶς πονᾶνε τὰ παιδάκια.

'Ωττόσο τὰ παιδιὰ ξεχνοῦν. Παίζουν. μεγαλώνουν. τρέχουν, ξεφαντώνουν. Κι' ὅταν πέσει ὄρνιο στή φωληὰ κι ὅταν κρώξει κόρακας στὸ σπιτικὸ κι' ὅταν ἀπλωθοῦν μαῦρα φτερὰ πάνω ἀπ' τὰ κεφάλια τους, τότε κουρνιάζουν στὶς πλατιὲς φοῦστες ἐκείνης τῆς γυναίκας. Μαζώνουνται καὶ σιγουρεύουν στὴν πλατειά της ἀγκαλιά, στὶς μεγάλες της λαγῶνες ποὺ γεννήσαν ἕνα κόσμο ἀπὸ παλληκάρια καὶ γυναῖκες. Κοντά της δὲν ὑπάρχει φόδος. Στὸν ἴσκιο της μεγαλώνουνε παίζοντας, κλαίγοντας καὶ γελώντας τὰ παιδιά.....

Τὸ πτῆμα ἀπλώνεται ἀπ' τὴν ἀπροθαλασσιὰ ὡς τὰ ριζὰ καὶ καρτεράει τὰ χέρια ποὺ θὰ τοῦ δώσουνε ζωή. Μὰ κι' ἂν δὲν ὑπάρχουνε τὰ χέρια ὑπάρχουνε μάτια λαίμαργα ποὺ γυρεύουνε τὸ περιδόλι, ποὺ λογαριάζουνε τἰς ζημιές τοῦ λιοτριδιοῦ, ποὺ μετροῦν τὰ μεροκάματα ποὺ θὰ χρειαστοῦν γιὰ νὰ κλαδευτοῦν οἱ ἐληές, γιὰ νὰ σκαφτεῖ ἡ σταφίδα, γιὰ νὰ φυτευτεῖ τ' ἀμπέλι τὸ καινούργιο στὴ θέση τοῦ παληοῦ.

Σὰν πέσει κάπου ἡ ὀργὴ καὶ τὸ θανατικό, περίμενε καὶ τά κοράκια. Τὸ ὄρνιο ἐπισήμανε τὸ πτῶμα. Τόχε καρφώσει ἀκόμα ἀπὸ παληὰ μὲ τὰ ἄπληστα μάτια του. Τώρα ζυγιάζεται μὲ τἰς φτεροῦγες του πάνω ἀπ' τὸ μισοκαμμένο σπιτικό. Φέρνει κύκλους ἀργούς, ὑπολογιστικούς, ἀπανωτούς, πάνω ἀπ' τὰ μισογκρεμισμένα ντουβάρια, ἀπ' τἰς πεσμένες στέγες, ἀπ' τοὺς στάβλους, τὰ μελίσσια καὶ τὰ περιβόλια. Δὲν ἄργησε νὰ γίνει ἡ προσγείωση. Δίπλωσε τἰς σκληρὲς φτεροῦγες του μισόκλεισε τὰ μάτια ταπεινά, χριστιανικά, φόρεσε τὴν πιὸ εδλαδικὴ στολὴ τῆς φιλανθρωπίας καὶ χτύπησε τὴν πόρτα.

—Καλησπέρα κυρὰ Παπαλεδέντενα...

-- Καλησπέρα ἀφεντικό... Πῶς δὰ ἔγινε αὐτὸ καὶ μᾶς ἦρθες ;...

-...Γιατί πυρά μου ; Δèν εἴμαστε δὰ Χριστιανοί ; Τί κάνουν τὰ όρ-

φανά καί καταφρονεμένα; "Αχ ματάκια μου! εἰπε χαϊδεύοντας δυό ἀπό τὰ παιδιά.

Τὰ παιδάκια γιὰ ἄλλη μιὰ φορὰ μαζεύτηκαν γύρω ἀπ' τἰς πλατειὲς φοῦστες τῆς γιαγιᾶς. Τὸ παιδί δὲν ἔγει πεῖρα ἀπ' τοὺς ἀνθρώπους. Δὲν ξέρει τὶ κρύδεται πίσω ἀπὸ μιὰ μελένια γλῶσσα. Ἔχει ὅμως ἕνα ἔνστιχτο ποὺ τρυπάει καμιὰ φορὰ καὶ τὴν πιὸ ἀτσαλόφραχτη ὑποκρισία. Νὰ μιὰ μύτη γαμψή, πρασινωπή ποὺ ὅπως γέρνει λὲς καὶ θὰ σὲ τσιμπήσει. Κάτι τέτοιο... Ἐκεῖνα τἄσπρα δάχτυλα ἐκείνου τοῦ ἀνθρώπου, ποὺ σὰ μιλοῦσε κάνανε κάτι παράδοξες κινήσεις λὲς καὶ θέλουν νὰ σφιχτοῦνε γύρω στὸ καρύδι τοῦ λαιμοῦ σου. Τὸ παιδί παρατηρεῖ. Μιὰ λεπτομέρεια, μιὰ κίνηση, ἕνας λόγος, κάτι ποὺ ἔρχεται σ' ἀντίθεση μὲ τὴν ἄσπιλη λευκότητά του, τὸ κάνει νὰ τρομάζει...

— Ἡρθα πυρά μου κι' ἀφήνω τὴ φύλαξή μου στο Θεό... Ξέρεις δά, δύσκολα κανείς ἀποφασίζει νὰ διαδεί το κατώφλι του σπιτιού σας... Χρόνια πούναι!...

--"Αχ! ἀφέντη καὶ γιατὶ ν' ἀποφασίσεις: Τὰ πόδια πού διαδαίνουν

τὸ κατῶφλι μου τὰ ὁπλίζει ἡ ἀγάπη... Δύσκολα χρόνια...

—Δύσκολα κυρά μου... Ποὺ τὰ φτιάξαν οἱ ἀνθρῶποι δύσκολα... Κι' ὰς τὸ ποῦμε παστρικά, άμαρτίαι γονέων παιδεύουσι τέκνα. Έριξε μιὰ ματιὰ στὰ παιδιά. Ἐκεῖνα σὰν πουλιὰ ποὺ τοὺς ρίγτηκε γεράκι ζαρῶσαν φοδισμένα γύρω στὴν Παπαλεδέντενα.

—Πῶς νὰ τὸ πῶ, κυρά μου, δὲν τοὺς λυποῦμαι τοὺς ἀρσενικοὺς αὐτοῦ τοῦ σπιτιοῦ κι ἐκείνους ποὺ ρεύουνε στὰ σίδερα καὶ τοὺς ἄλλους πού... Κοντοστάθηκε, κατάλαδε πὼς πῆρε φόρα ἡ γλῶσσα καὶ θὰ κινδύνευε ἡ ὑπόθεση. Καμιὰ φορὰ τὸ φαρμάκι τοῦ φειδιοῦ τρέχει καὶ χωρὶς νἄναι ἡ ὥρα του.

 $-\Delta$ èν θέλω δὰ νὰ πῶ πὼς ήταν κακοί. Ὁ Θεὸς μάρτυράς μου! Μὰ θέλησαν... Ξέρω κι' ἐγώ; νὰ τὰ βάλουν μ' βλο τὸν κόσμο. Θέλησαν νὰ γίνουν βασιλειάδες στὸ Μωρηά... Ὁ Θεὸς τιμωρεῖ τὴν ἀδικία...

Έκείνη ἀγκάλιασε τὰ κεφαλάκια που τὴν περιτριγύριζαν. Τάφερε

πιό σιμά της.

 $-\Lambda$ έγω ἀφέντη πως δὲν είναι καλό νὰ ξύνουμε πληγὲς ποὺ ἀκόμα δὲν ἔκλεισαν... Οἱ ἀνθρωποί μου— ὥρα τους καλὴ ὅπο-είναι ὅλοι τίμιοι καὶ διαλεχτοί. Ἦλλα τὰ αἴτια...

—Τὰ αἴτια, πάντα τὰ αἴτια. Μάθαμε νὰ κρύδουμε τἰς κακίες μας καὶ τἰς ἀποκοτιές μας πίσω ἀπ' τὰ αἴτια. Πὲς κυρά μου πὼς τούς ἀπομώρανε δ Θεός.. Κι' ἀφήσανε τόσα παιδάκια. Τὰ πουλάκια μου!... Τὰ πουλάκια μου!...

\*Εριξε μιὰ ματιὰ στὰ παιδάκια. Χαμογέλασε κιὶ ὅστερα πέταξε τὸ μεγάλο του ἀτοῦ.—Μὰ ἐγὸ δὲν ἤρθα γιὰ τοὺς γονιούς... Γιὰ τὰ τέκνα ἤρθα... Τὶ λὲς κυρὰ Παπαλεδέντενα κάνουμε μιὰ πράξη ποὺ θὶ ἀρέσει στὸ θεὸ καὶ τοὺς ἀνθρώπους;

'Η γιαγιά κατάλαδε κάτι να την πνίγει στο λαιμό. Το αίμα της καιρό είχε να κοχλάσει.

 $-\Sigma$ τούς δρισμούς σου ὰφέντη.

—Νά, λέω νὰ μοῦ τὸ δώκεις τοῦτο τὸ ρημαδιό. Γιὰ τὰ παιδάκια, γιὰ τ᾽ ἀρφανά. Θὰ βάλω τὸ χέρι μου στὴ καρδιὰ ἐγώ. Χριστιανοί εξμαστε κυρά μου. Κι᾽ ὕστερα πιὰ δὲν ἀξίζει τίποτα, τὸ λιοτριδιό. Τὸ σπίτι, οἱ

σταθλοι, στάχτη καὶ χόθολη... Κι' ἂν τὸ πέρνω είναι γιὰ τὰ παιδάκια... Τὰ πουλάκια μου!

Σηνώθηνε ἀπ' τὴ θέση της ἡ Παπαλεβέντενα. Ἔξω, μέσα στὴ νύχτα ό βορηᾶς μαδούσε τὶς φυλλωσιὲς τῶν δένδρων καὶ πέρναγε σφυρίζοντας κατόπι ἀνάμεσα ἀπ' τὰ μαυρισμένα ὀρθάνοιχτα παραθύρια κι' ὅλες τὶς κάμαρες τοῦ ἀπέραντου σπιτιοῦ καὶ ξυπνοῦσε παληὲς χαρὲς καὶ ξεφαντώματα, παληὲς ἀγάπες καὶ μεράκια.

-Φύγε! εἶπε σταθερά, προσταντινὰ. νυτώντας τον στὰ μάτια-Φύγε! Δὲν ἔπρεπε νὰ τὸ διαβεῖς τοῦτο τὸ κατῶφλι σύ... Ἐκανες λάθος. Στὰ μάτια της ξαναζωντάνεψε ό πρεμασμένος, τὰ σίδερα τῆς φυλαπῆς παὶ πίσω ἀπ' ἐκεῖνα, τὰ πρόσωπα που καρτερούν... που καρτερούν... Έκεῖνος σάστισε. Έτας φόδος παράλυσε τὴ γλώσσα του.

-Φύγε... "Α νόμισες πως πέθανε αὐτὸ τὸ σπίτι εἶσαι γελασμένος. Δεν τάχουμε άρπαγμένα έμεις Δεν τάβραμε.. Τὰ κτίσανε και τὰ δουλέψανε ἄντρες μεγάλοι σὰ δουνά. "Αντρες δυνατοὶ σὰν δράκοι. "Εχει νὰ δεῖ χαρὲς αὐτὸ τὸ σπίτι ἄνθρωπε μικρόψυχε καὶ ταπεινέ.. "Έχουν νὰ κελαϊδήσουνε ἀηδόνια ἐδῶ μέσα... Δὲν τὸ καταλαβαίνεις ἐσύ ;

Ή ματιά της που ήταν σκληρή ξαφνικά χάϊδεψε τὰ παιδάκια καί

μαλάχωσε ή ψυχή της σὰν τὸ κερὶ ἀνάμεσα στὰ δάκτυλα.

- Μὰ δὲν τὰ βλέπεις τοῦτα ; Δὲν τὰ πυτᾶς ; Δὲν πεθαίνει χριστιανέ μου ο πόσμος.. Δεν ξεμπερδεύεται. Δεν ξεκληρίζεται το Παπαλεβέντικο. Αύριο θὰ πρασινίσουν κλαριὰ καὶ δέντρα. Θ' ἀνθοβολίσουνε κάμποι. Θὰ γελάσουν πικραμένα χείλη. Δὲν τελειώνει ἡ ζωή.. ἄνθρωπε μὲ τὴ νεκρὴ παρδιά...

Σὰν ἔφυγε ἐκεῖνος ὁ ἄνθρωπος ἡ γιαγιὰ φίλησε τὰ παιδάκια καὶ. τάβαλε νὰ ποιμηθούν στὰ πρεβδατάπια τους ήσυχα ήσυχα...

Νίκος Παπαπεςι ιλής

### ΠΡΟΛΟΓΟΣ

Τοῦ RUDCLE FABCY (Σλοβακία)

"Ω θάλασσα πρωτόφτιαχτη, κάστρο ἀτσάλινο τῆς λευτεριᾶς Στημένο πάνου στοὺς νεκροὺς ποὺ ὁ μαχητης σφουγγάει τὸ μέτωπό του Τ' ἄγρυπνο τοῦτο μέτωπο, αὐαίσθητο ἀκόμα καὶ στὸν ἵπνο, "Ω θάλασσα ἐλεύτερη κι' εὐτυχισμένη, ὅ κάστρο ἀτράνταχτο Ποὺ ρίχνεται ὁ θόλος γιὰ τὰ θεμέλια τοῦ μέλλοντος "Ομοια μὲ στήθεια τεντωμένα στὸ πλέριο τους φούσκωμα Μές στὴν οὐράνια λάμψη τοῦ νοήματος τούτης τῆς λέξης: 'Αγαπῶ!

'() ἥλιος σβύνει μὲς στοὺς ὕμνους Καὶ πίσω ἄπὸ τὶς φραουλιές. 'Η "Αρτεμις μ' δμόγιομο φεγγάρι Τὶς ἄσπρες ἐλαφίνες κυνηγάει.

Έγὼ σᾶς γράφω στίχους Γιὰ τὴν καινούρια μέρα, Η' ὁ ἥλιος προβοδίζει Πάν' ἀπ' τὶς φραουλιές.

Στοὺς στίχους μου μὲς στὰ χωράφια περπατάω. Βγάν ὅξω τὰ πλεμόνια μου ἀπὸ τὶς σπηλιές τους. Τῶν γυναικῶν τὰ στήθεια μοῦ καῖνε τὰ χέρια, Ὁ ἥλιος καίει ἀδιάκοπα Κι᾽ ἐδῶ κάποιος μὲ ρώτησε Ἄν τ᾽ ἀνθισμένο λειβάδι Εἶναι καλὸ γιὰ χορτάρι.

Θέλησα νὰν τ' ἀπαντήσω. Μ' ἀπαράτησε τὸ θάρρος. Θέλησα γιὰ νὰ ρωτήσω Ι'ιατὶ γεννηθήκατε Δὲν εΙν' ἐδῶ ἄνθρωπος Ι'ιὰ να τοῦ μιλήσετε.

Θυμᾶμαι, θυμᾶμαι Κείν' τὴ πρώτη 'Απρίλη ποὺ γιὰ πάντα ὁ πόλεμος μ' ἔκανε Νὰ χαθῶ ἀπ' ὅλους τοὺς πόλεμους.

'Εβλέπαμ' ἀχόμα μαχουάθε

°Ετούτη ἢ ἐκείνη τὴν πόλη, Κι' ὁ Δούναβις αἵμα κυλοῦσε Μὰ ὁ γαλάζιος Ντὸν τραγουδοῦσε.

Τοῦ κάκου γαύγιζε ὁ Βόταν Τοὺς θησαυροὺς τοῦ ἀνθρώπου Ἦπο τὸ βραχνό του κανόνι Γνωρίσαμε τὴν εἰρήνη Στὸ νικηφόρο αἰώνα μας.

## ΤΡΑΓΟΥΔΙ ΤΗΣ ΕΙΡΗΝΗΣ

Τοῦ PIERRE GAMARRA (Γαλλία)

Τὰ οόδα τῆς εἰρήνης ἀνθίζουν τούτ' τὴ νύχτα, ὅλα τοῦ κόσμου τὰ πουλιά, ὅλα τὰ οὐρανοπούλια θὰ πᾶν νὰ τραγουδήσουν στοὺς κήπους τῆς ξανθειᾶς μου, τὰ ρόδα τῆς εἰρήνης ἀνθίζουν τούτ' τὴ νύχτα.

Θυμάσαι τὸ ουάκι ποὺ σχίζει τὸ χωριὸ στὴν εὐωδιὰ τοῦ δυόσμου καὶ τῆς ἄσπρης ἀκακίας, θυμάσαι τὸ ρυάκι καταμεσὶς στὶς κορασιὲς καὶ τὸ γιοφύρι τὸ στεφανωμένο μὲ ἴσκιους καὶ μὲ πασχαλιές;

Τῆς ἀκακίας τ° ἄνθη τρέμουνε στὰ βάθη τῶν νερῶν, τὸ ἄρωμα τοῦ δυόσμου είναι μιὰ ἀμφίβολη κλωστή, μιὰ κλωστὴ ποὺ κυματίζει στὰ φτερὰ τῶν κοριτσιῶν, τὰ ρόδα τῆς εἰρήνης ἀνθίζουν τούτ° τὴ νύχτα.

Θὰ τραγουδήσω αὐτοὺς ποὺ φεύγουνε πάνου στὶς τρελλὲς θάλασσες θὰ τραγουδήσω αὐτοὺς ποὺ ξέρουνε τοὺς δρόμους, θὰ τραγουδήσω αὐτοὺς ποὺ μάθανε νὰ κλειοῦν τὰ χέρια τους, θὰ τραγουδήσω τὰ παιδιὰ τοῦ κόσμου, δίχως λόγια.

Πρόσωπα μαῦρα, μελανιασμένα ἀπ° τὶς πολλὲς καπνιές, βλέφαρα ποὺ τὰ σιτάρια δυναμώνουνε τὴ λάμψη τους, σαγονιὲς γιομᾶτες ἴσκιο καὶ καρδιὲς χορταριασμένες, θὰ τραγουδήσω τοὺς χρυσοὺς ἀνθρώπους μές στὸν ἥλιο

 $\Theta$ ά τραγουδήσω τὴν εἰρήνη ποὺ τρέχει μὲς στοὺς δρόμους, τὰ βράδυα τῶν ζευγολατῶν, τῶν γύφτων τὶς ἡμέρες

δταν ἔρχεται ή σελήνη μὲ τὰ δάση τῆς μονάξιας ὅταν ή αὐγὴ ἀνατέλλει μὲ φωνὲς τῶν ἀηδονιῶν.

Θὰ τραγουδήσω τὴ μητέρα μου στὰ βάθη τοῦ χαμένου χρόνου καὶ τὴν τρελλοχελιδόνα ἀγαπητικιὰ τ' ᾿Απρίλη, τὴν ἀδελφοῦλα μου ποὺ κόβει ξύλα κάτου ἀπ᾽ τὸ ψιλὸ χαλάζι τὴν ἀδελφοῦλα μου τὴ βοσκοποῦλα μὲ τ᾽ ἀπαλὰ καὶ κουρασμένα χέρια.

Τὰ ρόδα τῆς εἰρήνης ἀνθίζουν.

Τῆς εἰρήνης,
τὰ ματωμένα περιστέσια ξέρουνε νὰ τραγουδαν ἀκόμα,
τὸ σούρουπο δὲν ἔπεσε γιὰ τῶν παιδιῶν τὰ μάτια,
ἀνασκιρτάει τὸ βουνὸ ἀπ² τῶν ὀργάνων τὶς φωνές,
τὰ μαῦρα ἔλατα προλέγουν τὴν καμπύλη τῆς αὐγῆς.

()ὶ λύκοι δὲν συνθλίψανε τὰ φύτρα τῆς καρδιᾶς μας. ἄλλα σιτάρια θὰ ξεπεταχτοῦν ἀπ' τῶν χωριῶν τὶς στάχτες, ἡ γῆ θὰ ξαναδώσει μητέρες καὶ καπούς, ὁ ἄνεμος ἀπὸ τὶς πασχαλιὲς διώχνει τοὺς δεκεμβρίους.

Αὐτὸ ν' ἕνα τραγοῦδι ποὺ λικνίζει τὰ χωριά, τῶν ἐνθυμίων τ' ἄρωμα καὶ τῶν ματιῶν τὶς κόρες τῶν κοριτοιῶν ποὺ εἴδαμε στοὺς στρογγυλοὺς λοφίσκους τὸν ἥλιο ν' ἀτενίζουνε ὑφαίνοντας κλαδιά,

αὐτὸ ν' ἔνα τραγοῦδι γιὰ τοὺς γιδοβοσκούς, εὐλογημένα λόγια μ' αίμα τῶν γεωργῶν καὶ ἡ αὔρα τὰ πέρνει καὶ στὰ χείλη τὰ φέρνει καὶ εἶναι λόγια πάναγνα καὶ λούλουδα σοφά.

Στὸν άπαλὸ οὐρανὸ πετᾶν τὰ ματωμένα περιστέρια κι' εἶναι μεγάλοι οἱ δρόμοι ποὺ δὲν ἔχουνε βρεθεῖ. Γῆ τῶν ἀσμάτων τῆς ἀγάπης ποὺ πόθησαν ν' ἀκούσουν, ξάνοιξε, ζωντανὴ βασίλισσα τ' ἀπέραντα καὶ πράσινα μάτια σου.

Τὰ περιστέρια, ἀπόψε, ξαναρχόνται καὶ τὰ στήθεια ποὺ δὲν ἔχουν ἄλλο αίμα δυνατὰ σκούζουν στοὺς ἤχους καὶ τὰ χέρια τὰ κομένα κουμπωνόνται στὰ κλαρίνα καὶ τὰ παιδιὰ ποὺ χάθηκαν τὶς κούνιες τους κρεμᾶνε.

Θά τραγουδήσω την τρεμουλιαστη εἰρήνη τῶν κορυδαλῶν, γιομάτη ἀπὸ φτερά, ἀπὸ γροθιές γιομάτη, γεμάτη ἀπὸ φωνές.

θὰ τραγουδήσω τὴν εἰρήνη τῶν παιδιῶν τοῦ Παρισιοῦ καὶ τῶν παιδιῶν τοῦ κόσμου καὶ τὸ καρπομάζωμα.

"Ακοῦστε, εἶν" ε̃νας ἄνεμος πούρχεται ἀπὸ τὴν ὀργωμένη γῆ εἶν" ε̆νας ὕμνος ποὺ γεννιέται πάνου στὰ σπίτια τῶν πολιτειῶν, ε̆να ποτάμι ξάστερο ποὺ τὰ δουλοπρεπῆ ματόκλαδα ξεπλέγει, εἶν' τὸ τραγοῦδι τῆς εἰρήνης ποὺ φέρνει τὶς ἀγάπες μου.

Μεταφε. ΘΥΜΙΟΣ ΝΟΥΔΗΜΟΣ

## ΤΡΑΓΟΥΔΙ ΤΟΥ ΚΑΒΑΛΛΑΡΗ

Τοῦ FEDERIKO GARCIA LORCA (Ἱσπανία)

Μὲς τὴ μαύρη νύχτα, νύχτ' ἄρματωμένων, τραγουδᾶν σπιρούνια.

Μαῦρο ἀλογατάκι. Τὸ νεκρό σου καβαλλάρη ποῦ τὸν σέρνεις:

...Τὰ σκληρὰ σπιρούνια τοῦ ξεροῦ ληστῆ ποὺ τὰ χαλινάρια ἔχει χάσει.

Κούο ἀλογατάκι.
\*Ανθομυφουδιὲς κλείνει τὸ μα[χαίρι!

Μὲς τὴ μαύρη νύχτα αἴμα τρέχουν οἱ πλαγιὲς τῆς Σιέρρα Μορένα.

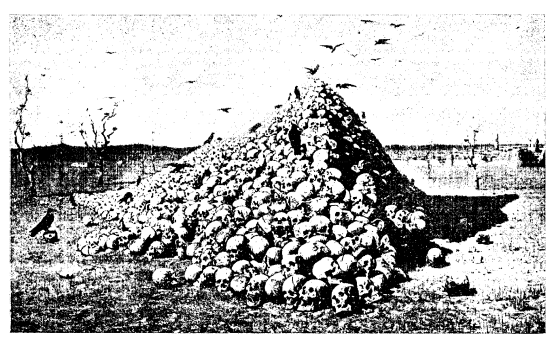
Μαῦρο ἀλογατάκι. Τὸ νεκρό σου καβαλλάρη ποῦ τὸν σέρνεις;

Σπιοουνίζ° ή νύχτα τὶς μαῦρες πλαγιές του καὶ καρφώνει ἄστρα.

Κούο ἄλογατάκι. \*Ανθομυρουδιές κλείνει τὸ μα-[χαίοι!

Μές τη μαύρη νύχτα μιὰ φωνή! κ' η μακρινη της φωτιᾶς ηχώ. Μαῦρο ἄλογατάκι. Τὸ νεκρό σου καβαλλάρη ποῦ τὸν σέρνεις;

Μεταφ. ΛΕΩΝ ΑΘΑΝΑΣΙΟΥ



y, vereshehagin anoθeωσh toy πολέμου

# Ο ΥΜΝΟΣ ΤΟΥ ΘΕΡΙΣΤΗ

(AIHTHMA)

Μπήκε πρώτη, μὰ τὰ μάτια της, γεμάτα ἀπὸ τὸν ἥλιο τοῦ δρόμου, δὲ δλέπαν τίποτα. Μιὰ μυρωδιὰ ζυμαριοῦ καὶ μαραμένων τριαντάφυλλων τὴν ἔκανε νὰ σκεφτεῖ πὼς τὸ σπίτι δὲ θ' ἀεριζόταν συχνά.

Εχουν και κουρτίνες, είπε. Βαρειές κουρτίνες. Κατά ποῦ πέφτει

τὸ μπαλκόνι ἄραγε;

Προχώρησε ψηλαφώντας τὸν τοῖχο. Σκόνταψε πάνω στὸ κρεβάτι ποὺ τῆς ἔκοβε τὸ δρόμο καὶ στάθηκε. Τότε κεῖνος, τελειώνοντας μὲ τὰ διπλοκλειδώματα τῆς ξώπορτας, πάτησε τὸ κουμπὶ τοῦ λεχτρικοῦ καὶ τὸ δωμάτιο φωτίστηκε.

 $-\Delta\eta$ λαδή, μίλησε πάλι έκείνη, δλο τὸ σπίτι είναι τοῦτο δ $\widetilde{\omega}$  ; Tδ

πρεβάτι μόνο του πιάνει όλο τὸ χώρο.

Ο ἄντρας ἀποκρίθηκε μὲ μιὰ κίνηση τοῦ κεφαλιοῦ, σὰ νὰ τῆς ἔλεγε: «Τιὰ τὴ δουλειὰ ποὺ τὸ θένε...» ἀμέσως ὅμως κοκκίνησε καὶ κοίταξε ἀλλοῦ, ἐνῶ τὰ χείλη ἐκεινῆς παίρναν τὴν ἔκφραση μιᾶς εῦθυμης τρυφερότητας. Διασκέδαζε μὲ τὴ στεναχώρια του. «'Αγόρι μου», τοῦ εἰπε, μὲ τὰ μάτια της. "Υστερα πῆγε στὶς κουρτίνες καὶ μὲ δυὸ κινήσεις τἰς τράδηξε. "Ανοιξε τὴν τζαμόπορτα καὶ μπῆκε ἕνα δροσερὸ δουητό. διαπλάτωσε τὰ πατζούρια καὶ φάνηκε ἡ θάλασσα, δλοφώτεινη! Εαφνιάστηκε ποὺ τὴ βρῆκε τόσο κοντά, νὰ τοὺς χωρίζει μονάχα ἡ ἄσφαλτο τοῦ δρόμου.

-Τί ώρατα πού είναι, είπε.

\*Ηταν μιὰ θάλασσα ριχὴ μὲ πυκνὰ κυματάτια. 'Ο πρωινὸς ἥλιος τὴ χρωμάτιζε πράσινη καὶ πάνω της, κάτι γλάροι ποὺ λικνιζόταν, μοιάζαν μὲ νούφαρα. «Τόσο κοντά μας, προσιτὴ ὅπως τὴν εὐτυχία» σκέφτηκε καὶ γύρισε νὰ τοῦ τὸ πεῖ.

Αὐτὸς στεκόταν πάντα στὴν ἴδια θέση, μὲ τὸ κουρεμένο του κεφάλι, τὸ στρογγυλὸ καὶ στέρεο, μὲ κείνη τὴ διπλῆ χαρακιὰ στὸ κούτελο, πούφερε μαζί του γυρίζοντας. \*Ήταν σὰ δράχος μαυρισμένος ἀπὸ τὸν ἥλιο, γυαλιστερὸς καὶ ρυτιδωμένος.

—Κώστα, του λέει. Νάξερες πόσο μετάνοιωσα που τότε...

Πέντε χρόνια... «"Αν δὲ σκοτωθεῖ» ἔλεγε στὴν ἀρχή. 'Αργότερα: «"Αν δὲν τὸν σκοτώσουν». Καὶ στὰ δυὸ τελευταῖα: «"Αν δὲ μοῦ τὸν πεθάνουν»... Καὶ νάτον σήμερα—μ' ἀκόμα οὕτε τὸν φίλησε!

Μάζεψε τὰ λουλούδια ποὺ ξεραίνονταν πάνω στὸ μάρμαρο τοῦ κομοδίνου καὶ τὰ πέταξε ἔξω. Ὑστερα ἔπιασε τὰ σεντόνια. Ἡταν καθαρά, μὰ πόσο μεγάλα...

Γιατὶ δὲ μοῦ λὲς τίνος εἶναι;

Σοῦ εἶπα. 'Ενὸς φίλου ποὺ δὲν τὸν ξέρεις.
 Καὶ μποροῦμε νὰ μείνουμε ὅσο θέμε;

- 10 Κώστας μὲ τὸ κεφάλι ἔκανε νόημα πὼς «ναί, ὅ σ ο θέμε».
- -- Θὰ πεινάσουμε.

Τῆς ἔδειξε τὸ πακέτο ποὺ δαστοῦσε.

—Εξσαι φοβερός! Τὶ σ' ἔκανε τόσο σίγουρο πὼς θαρχόμουν; Γιατί νὰ σὲ περίμενα; Τὰ χρόνια περνοῦν...

Τὸ ὕφος της, τὸ τάχατε θυμωμένο στὴν ἀρχή, γίνηκε μελαγχολικὸ καθὼς ζητοῦσε μὲ τὰ μάτια ἕναν καθρέφτη γιὰ νὰ κοιταχτεῖ. ᾿Αρκέστηκε ν᾽ ἀκουμπήσει τὰ χέρια της ἀνάστροφα στοὺς κροτάφους. Ἦσμίζε τὰ δάχτυλα πίσω κι ἀνασήκωσε λίγο τὰ μαλλιά, σὰν ν᾽ ἀἰριζε τὸ σβέρκο της.

- Τὰ γράμματά σου, τῆς εἰπε αὐτός.
- -- "Α, ναί. Καὶ δὲ μποροῦσα νὰ λέω ψέμματα ;
- -- ()ὰ τὸ καταλάὅαινα.

Μερικοί γλάροι σηκωθήκαν και πετούσαν όλοι γιαζί πάνω ἀπ' τὸ τὸιο σημετο. Ένας τους όμως τέντωσε τὶς φτερούγες καὶ γλύστρησε πέρα.

- -Είσαι φοβερός, τοῦ ζανάπε. Έχεις μιὰν ἥσυχη δύναμη ποὺ δὲν τὴν είχες.
  - -- Έζησα, είδα πολλά.
  - -- Μά εἶσαι ντροπαλός, ἐνῶ δὲν εἴσουν.
  - $-\Sigma^* dva\pi \hat{\omega}$ .
- '() γλάρος που είχε χαθεϊ ξαναφάνηκε. Βούτηξε το κεφάλι του μὲ δρμή μέσ' το νερό, χτύπησε τὰ φτερά του κι υστερα υψώθηκε πάλι. Οξ άλλοι τους ἄρχισαν νὰ ξανακαθίζουν.
  - Αγόρι μου, του είπε, παίρνοντας το κεφάλι του μέσα στὶς δυό
- της παλάμες.
- () ἄντρας ἄνοιξε τὰ μάτια του καὶ τὰ ξανάκλειτε μονομιᾶς γιατί τὸν θάμπωνε τὸ λεχτρικό. Ἐκείνη γερμένη ἀπὸ πάνω του προσπαθοῦσε μὲ τὸ δάχτυλο νὰ σβύσει τὶς δυὸ ρυτίδες πούγε στὸ κούτελό του, σὰ νὰ μποροῦσαν νὰ σβύσουν μαζὶ κι ὅλα τὰ δύσκολα χρόνια.

Τῆς τόπε. Τότε κείνη τὸν ἄρησε, πήδηξε χάμω καὶ μὲ γυμνὰ πόδια πῆγε στὴν μπαλκονόπορτα καὶ μισάνοιξε τὰ πατζούρια. Ὁ φωτισμός τῆς κάμαρας ἄλλαξε.

Μὰ δὲν ἢταν αὐτό. Ένας φόδος τὸν ἔπιασε, ὅπως ὅταν ἔβλεπε τοὺς ἐγχειρισμένους συντρόφους νὰ σηκώνονται καὶ νὰ περπατοῦν μέσα στὸ θάλαμο κι ὅλο ἔτρεμε ἡ ψυχή του μήπως ἀνοίζει ἡ πληγή τους ἀπὸ καμιὰν ἀπότομη κίνηση.

—Κώστα, εἶπε ἐκείνη ξανακλείνοντας τὰ πατζούρια. Θυμᾶσαι τἡν δλονυχτία μας τοῦ Φλεβάρη;

"Καθυσε καὶ τὸ λεγτρικό καὶ πλάγιασε δίπλα του. Τὸ δωμάτιο φωτίζονταν τώρα μονάγα ἀπ' ἔξω, μ' ὅσο θαλασσινό φῶς περνοῦσε μέσ' ἀπ' τὶς γρίλλιες, ἀσημοπράσινο.

- --- Θυμάσαι, ξανάπε, τὸ παιχνίδι που παίζαμε για νὰ νικήσουμε τὸν ϋπνο:
- Θυμάμαι τὴν όλονυχτία, τῆς εἶπε, καὶ θυμάμαι πὼς ἐγὼ δὲ νύσταζα καθόλου. Βασανιζόμουν γιὰ πιὸ παιχνίδι λές;
- -Τὸ ξέχασες... Δὲ θυμάσαι ποὺ πιάσαμε νὰ μιλάμε ὅπως μιλοῦνζοί ἤρωες μέσ' ἀπὸ τὰ βιολία: "Αν ξαναδοκιμάζαμε, Κώστα;

Παύση.

—Ποιὰ διβλία. ποιὰ λόγια μποροῦν νὰ σὲ ζωγραφίσουν, ὅπως σὲ σήπωνα μέσα μου, πέντε χρόνια, σφιγμένη σὰ γροθιά, μονάκριδή μου ἀγάπη; Νὰ σ' ἀποδιώχνω καὶ νὰ σὲ νιώθω πάντα ἐκεῖ, καϋμέ μου, κροψή πληγή μου ἀξεδίψαστη... Φέρτε μου κεῖνον τὸν πολεμιστή, ποὺ ντύθηκε τὴν πιὸ σκληρή του άρματωσιὰ καὶ κίνησε μὲ τὸ μεγάλο του σπαθὶ νὰ βρεῖ τὴν κόρη π' ἀγαποῦσε. Καὶ τὴν ἔσφαζε! Γιὰ νὰ μὴ συνεπαίρνει τὰ λογικά του, γιὰ νὰ μὴν τοῦ θολώνει τὸ δλέμμα. Φέρτε τον καὶ νὰ γονατίσω, νὰ φιλήσω τὴ σκόνη τῶν ποδημάτων του καὶ νὰ τοῦ πῶ: «'Αδελφέ μου, ἐμαρτύρησες». Νὰ μὴ γυρίζεις νὰ κοιτάξεις τὰ τριαντάφυλλα. Νὰ διώχνεις ἀπ' τὸ νοῦ σου τὶς μηλιές, μπᾶς καὶ σοῦ ξαναφέρουν πίσω ὅλα τὰ χιόνια, ὅλα τὰ μονοπάτια τοῦ βουνοῦ, τὸν τάφο τοῦ πατέρα καὶ κλάψεις καὶ θυμηθεῖς τὰ δάκρυά της ἐκεινῆς. 'Εσένα λυγμέ μου κρυστάλλινε, ὧ 'Ελένη!

Καὶ κείνη εἶπε:

—Δὲν εἶναι πιὸ μεγάλο μαρτύριο ἀπὸ τὸ νάχεις τάξει τὸ κορμί σου σ' ἕνα μελλοθάνατο. Κάθε στιγμή, τὴν πάσα μέρα, νὰ ποθεῖς τ' ἀγκάλιασμά του, νὰ λαχταρᾶς τὸν πόνο ἀπ' τὸ δικό του τὸ κορμί, τὴν τρυφερότη του. "Αχ, νὰ λές, αὐτὸς ὁ κόσμος εἶναι μισερός, τούτη ἡ ζωἡ θὲ νάναι μιὰ μεγάλη ἀποτυχία, καὶ τὸ γάλα τῆς μάννας κι οἱ κοῦκλες, οἱ φιλενάδες τοῦ σκολειοῦ καὶ τὰ κρυφομιλήματα, τὰ πρωινὰ ξυπνήματα, τὸ καθαρὸ νερό, ἡ Μυρτιώτισσα, ἡ Μουσική, ἡ πλούσια, ἡ κεμπάρικια ψυχή τοῦ Μπετόδεν, τὰ λουλούδια κι ἡ θάλασσα, ῷ ἡ θάλασσα... "Ολα τοῦτα θὰ πᾶνε χαμένα ᾶν δὲ γεννήσω ἕνα παιδὶ δικό του. Καὶ νὰ μὴν ξέρεις ἄν ἔχει πεθάνει καὶ πότε θὰ τὸ μάθεις, ἀπὸ γράμμα; ἀπὸ δυὸ λέξεις στὴν ἐφημερίδα ἢ ἀπ' τὸ ραδιόφωνο;

'Εκεῖνος τὴ φίλησε καὶ εἶπε:

— Δὲν είναι πιὸ μεγάλη εὐτυχία ἀπὸ τὸ χωρισμό. Τότε μονάχα καταχτιέται δλάκερη ἡ ἀγαπημένη. Μαζεύεις, μαζεύεις δ,τι βρίσκεται δικό της στὸν κόσμο, ἀκόμα καὶ μιὰ λάμψη ἀπ° τὸ νυχάκι της. Μαζεύεις τοὺς ἀνασαπμούς, τὰ παραμιλητά της καὶ χτίζεις. Τὶ τέχνη χρειάζεται γιὰ νὰ βρεῖς τὸ χρῶμα, τὸ ψηφίδι ποὺ θὰ τελειώσει μιὰ λεπτομέρεια. Μὲς στὸ στρατόπεδο εἴχαμε κάποιον ποὺ εἴσουν ἡ πρώτη του ἀγάπη. <sup>2</sup>Ω, δὲν τὸν ξέρεις. <sup>3</sup>Ηταν τόσο ἄτολμος. Ποτὰ δὰ σοῦ μίλησε. <sup>3</sup>Αν τύχαινε νὰ περιμένετε τὸ ἴδιο τράμ, αὐτὸς τ' ἄφηνε κι ἔπαιρνε τὸ ἕπόμενο. Τώρα εἶναι παντρεμένος, μὰ παιδιά. Καὶ μ' ὅλο ποὺ μὰ περνούσε στὰ χρόνια, ἡταν ἀδύνατος ἄνθρωπος, εἶχε ἀνάγκη ν' ἀκουμπάει πάνω σὰ κάποιον, ἀπάνω μου. Καθόμαστε τὰ δράδυα, ἔξω ἔξω, τάχατε πὼς δὲν ὑπάρχουν συρματοπλέγματα, καὶ μιλούσαμε γιὰ σένα.

Καὶ κείνη εἶπε:

—Τί παράξενο, ἐκεῖνος ὁ πολεμιστὴς νὰ σφάξει τὴν ἀγαπημένη του γιὰ νὰ μπορεῖ νὰ πολεμᾶ καλύτερα καὶ κατόπι νὰ παρακαλᾶ νὰ τοῦ τὴν ξαναζωντανέψει ἕνας ξένος, καὶ νὰ μὴ ζηλεύει.

Καὶ κεῖνος εἶπε:

— Δὲν εἶναι μιὰ φορὰ ποὺ τὴν ἔσφαξε, ἐκεῖνος ὁ πολεμισμής, τὴν Ἑλένη. Τὴ σκότωνε τὴν πάσα μέρα καὶ κείνη ἀνασταινόταν μέσ' ἀπὸ τῆς καρδιᾶς του τὸ δάκρυ. Κάθε ὥρα, κάθε στιγμή. Αὐτὸ ἦταν τὸ μαρτύριό του, αὐτὸς ἦταν ὁ παράδεισός του, ὅχι, δὲ ζήλευε.

Καὶ κείνη εἶπε:

—Είναι φριχτό νὰ νιώθεις ξένη ἀνάμεσα στοὺς διπούς του. Ν' ἀποζητᾶς τὴ συντροφιά τους, νὰ πηγαίνεις στὸ λυπημένο σπίτι του καὶ νἆσαι σὰ ζητιάνα, ἀπροσκάλεστη. Καὶ κεῖνοι νὰ μὴ σὲ διώχνουν, νὰ σοῦ χαμογελᾶνε κιόλας, μὲ κεῖνο τὸ χαμόγελο ποὺ δὲν τὸ ξέραν οἱ ἄνθρωποι πρίν ἀπὸ τοῦτον τὸν πόλεμο, τόσο σοφό, τόσο γλυκὸ καὶ τόσο πικραμένο. Κι ὅμως νἄναι σὰ νὰ σοῦ λέν: Τ' εἶναι ὁ δικός σου ὁ καημὸς γιὰ μιὰ ψυχή, γιὰ ἕναν ἄνθρωπο. Αὐτοὶ καήκανε γιὰ ἕνα λαὸ ὁλάκερο, γιὰ μιὰ πατρίδα.

Καὶ κεῖνος εἶπε:

—Στην πορυφή του χειμώνα και της έρημιας σε βρήκα πάντα να στέκεσαι όλόρθη, μονάκριβή μου "Ανοιξη. Είδα να φυτρώνουν στις πετραδιασμένες αμμουδιές της Λιδύης οι ανεμώνες του 'Απρίλη, κόκκινες, κιτρινες, μαδιές. Είσουν έσυ ντυμένη με δαλκανικό κεντιδιασμένο πουκαμισάκι και κόκκινη φούστα. Κι είδα τούς δεσμοφύλακές μας να ραντίζουν τά λουλούδια με πετρέλαιο και να τά καΐνε. Είδα τη νοσταλγία της πατρίδας να σαλεύει τα λογικά τών άνθρώπων κι άκουσα με τοῦτα μου τ' άφτιά, μια νύχτα μέσα στο τσαντήρι μας, το παραμιλητό δυό συντρόφων, πού μέσα στον ϋπνο τους συζητούσαν πώς να πάνε πέρα κολυμπώντας, ώς έξω απ' το Τομπρούκ, και να βουτήξουν και με τὶς πλάτες τους, λέει, να δγάλουν πάνω στα κύματα το βουλιαγμένο θωρηχτό, το «Μπάρχαμ», να τ' άρματώσουν κι από κεῖ να τρασήζουν γραμμή να λεφτερώσουν τον Περαί—... Όχι, το Θιάκι πρώτα, τούλεγε δ άλλος. "Ακουσελλια τραγουδώντας λύγια πού μιλούσαν για κόκκαλα.

Καὶ κείνη είπε:

 $-^*\Omega$ , σώπα, μὲ πονᾶ ή καρδιά μου. Στὴ μέρα τὴ σημερινὴ δὲν ταιριάζουν τέτοια ἐπιθαλάμια...

Καί κεϊνος είπε:

-Είδα τὴν ἄκαρδη φυλὴ νὰ ξεγυμνώνεται κι ἡπια ποτήρι πάνω στό ποτήρι τὸ πιοτό τῆς γνώσης, ὅλο πίκρα, ὅλο φωτιά, ὅλο λύπηση. Εἴδα τοὺς δεσμοφύλακές μας νὰ σκοτώνουν μὲ μιὰ σφαίρα τὸν Νταβέλη, τὸ μόνο σκυλὶ ποὺ ἀπόμενε μέσα στὸ σύρμα, γιὰ νὰ φάει σὰν ψώρα τἰς παλάμες μας ἡ δύψα τοῦ χαδιοῦ.

\*Ο 'Απρίλης είναι ὁ μῆνας ὁ σκληρός, γεννώντας μές ἀπ' τὴν πεθαμένη γῆ τὶς πασχαλιές, σμίγοντας θύμηση κι ἐπιθομία...

"Ετσι τραγούδησε ό "Ελιοτ. Μά ἔρημη Χώρα είναι ή καρδιά τοῦ κάθε δυνάστη. Σ' δλα τὰ σταυροδρόμια τῆς Μέσης 'Ανατολῆς, σ' δλα τὰ μονοπάτια τῆς Ερήμου, εἴχανε στήσει πινακίδες: Μὴ σπαταλᾶτε—Dont Waste. Κι ή κρύα φυλὴ ἔσδηνε παντοῦ τἰς μισές, γιὰ νὰ παίζει: Wasts... Waste... Waste... The Waste Land! Είδα τὴ γλιτσιάρικη μάσκα τῆς ἀνύμπορης λύσσας ὅταν γδικιέται ῶμά, μὲ τὴ σπατάλη τὴν ἄσκοπη... Είδα νὰ σκάδουν μικροὺς λάκκους μέσα στὴν ἄμμο, ν' ἀδειάζουν μέσα τὰ δοχεῖα τῆς μπενζίνας καὶ νὰ τῆς βάζουν φωτιὰ γιὰ νὰ ψήσουν τὸ τσάῖ τους. Κι ἀφίναν τὰ δοχεῖα γερμένα ν' ἀδειάζουν, νὰ πίνει ἡ ἄμμο τὴν ὑγρὴ δύναμη. Είδα τὴν ἄμμο νὰ πίνει διψασμένη τὸν ίδρώτα ποὺ ἔτρεχε ἀπὸ τὰ κορμιὰ τῶν συντρόφων μου ὅταν κουδαλοῦσαν πέτρες ἀπὸ

τὸν ἕνα σωρὸ στὸν ἄλλο κι ὕστερα τὶς ξανακουδαλοῦσαν πίσω. Καὶ τὴν εἶδα νὰ πίνει μὲ τὴν ἴδια δίψα, τὴν ἀντρίκια τρυφερότη τους, ὅταν τρελλοὶ ἀπὸ τὴ μοναξιά, ξεσηκώνονταν ἐνάντια στὸ σκληρὸ γραμμένο, σπέρνοντάς την κρυφά, περίφοδοι καὶ ντροπιασμένοι, προσφορὰ σὲ κάποια γυναίκα ποὸ μπορεῖ καὶ νὰ μὴν τοὺς γνώριζε.

Τόση δύναμη, τόση δουλειά, τόσος ἔρωτας...

—Σώπα, σώπα, Κώστα. Φτάνει, τοῦ λέει καὶ τοῦ κλείνει τὸ στόμα μὲ τὸ χέρι της.

-Γιατί;

-Γιατί δὲ μιλᾶς πιὰ ὅπως τὰ βιβλία. Μιλᾶς σὰν τὶς ἐφημερίδες. Εἶναι χρόνια τώρα ποὺ θέλω νὰ γράψω ἕνα ὡραῖο βιδλίο. "Ενα βιβλίο μὲ δέντρα, μ' ἕνα ψαράδικο λιμανάκι κι ἕνα μεγάλο ἔρωτα. Νἄναι μιὰ πόρη που νὰ τὴ φωνάζουν \*Ιγγεμποργκ κι ἄλλη μιά, ἡ Μονάπριβη. Τὰ λόγια γεμάτα καὶ ῆρεμα οὰν ποτάμι, νὰ φεγγίζουν μὲς ἀπὸ τὶς γραμμές του χρυσαφένια, όπως το ήλιοβασίλεμα πίσω ἀπ' τὰ λιόδεντρα καὶ τὰ πεῦνα. Νὰ τελειώσω τὸ διδλίο καὶ νὰ μὴ μοῦ κάνει καρδιὰ νὰ τ' ἀφήσω, μόνο νὰ πάθομαι νὰ γράφω ἄλλες δυὸ σελίδες, μὲ πυρτὰ τῶν δέπα, . λευκά, ἔτσι, γιὰ νὰ μείνω ἀκόμα λίγο μὲ τὴ συντροφιὰ τῶν δακρυσμένων ήρωων μου. Θέλω να γράψω ένα βιβλίο λυπητερό που να κάνει ευτυχισμένους όσους τὸ διαβάζουν Μὰ είναι τούτη ή κατάρα τῆς ἐποχῆς μας, πού μοῦ πατάει τὸ σβέρκο καὶ μοῦ κολλᾶ τὸ πρόσωπο πάνω στὴ δυστυχία τῶν ἀνθρώπων, πάνω στὶς ἀνοιχτὲς πληγές, στὴ λάσπη καὶ τὸν κοριό. Καί σκληράθηκαν όλα: ή φωνή, τὰ δάχτυλα κι ή καρδιά μου. Κι ό 'Απρίλης μὲ τἰς πασχαλιές, γίνηκε ὁ μῆνας ὁ σκληρός. Τὸν ελέπω σὰν ξερὴ πέτρα νὰ δουλιάζει ἀργὰ σὲ μιὰν ἄγονη καὶ πυρωμένη ἀμμοθάλασσα. Καὶ γύρω ἀπὸ τὴν πέτρα εἶναι τσακάλια κι ἀκρίδες καὶ σκορπιοὶ καὶ σπολόπεντρες καὶ φίδια καὶ γεράκια. Εἶναι καὶ τὰ κίτρινα κόκκαλα τῆς έξορίας καὶ τῆς μοναζιᾶς. Τὸν ᾿Απρίλη γευτήκαμε πρώτη φορὰ τὸ φαρμάκι τῆς προδομένης φιλίας. Γι' αὐτὸ εἶναι καὶ πιὸ σκληρός.

> aja ala ala

Εύπνησε ἀπ' τὸ θόρυδο ποὔκανε ἡ 'Ελένη καθὼς ξανάκλεινε τὴ μπαλκονόπορτα.

— Μοῦ φάνηκε πὼς κάποιος φώναζε «Κώστα, Κώστα», τοῦ λέει. Μὰ δὲν ἦταν κανείς. Μόνο τὸ σκοτάδι. Θᾶταν ἡ θάλασσα.

'Ο Κώστας τῆς χαμογέλασε.

—Τὸν πήρα λιγάκι, εἶπε. Εἶδα καὶ ὄνειρο. Ἦταν σὰν ἕνα λυρικό παραλήρημα, σὰ νὰ ὀνειροπολοῦσα μέσα στ' ὄνειρό μου: Ἔτσι ποὺ εἔμαστε πλαγιασμένοι στὰ σεντόνια, ἔλεγα, νᾶταν, ψυχή μου, ἀμπελόφυλλα, νὰ μᾶς τύλιγαν κάποιος νὰ μᾶς κρεμοῦσε στὴν κλιματαριὰ τῆς θάλασσας καὶ νὰ μᾶς ἔψηνε τὸ φῶς τοῦ φεγγαριοῦ νὰ γινόμοστε κρασὶ γαλάζιο, νὰ τόπινες, νὰ μεθοῦσες καὶ νὰ θυμόσουν τὴν ἀγάπη σου καὶ νἄκαιγες νάκλαιγες μαργαριτάρια, νὰ τὰ μάζευα, νὰ τὰ πουλοῦσα στὴν ἀγορά, γιὰ νὰ σὲ τρέφω!

 $-^{\circ}\Omega$ χώ, νὰ μὲ τρέφεις ἔ ;  $\Lambda$ ύθηκε ἐπιτέλους ή γλώσσα σου, ἀγά $\cdot$ 

πη μου.

---Είναι ή ποίηση. "Όλα τὰ χρόνια τοῦ πολέμου την ἔπνιγα μέσα μου. Δαμάζομουν. Μὲ τὸ γόνατο πατούσα τό λαρύγγι τῆς ποίησῆς μου.

σὰν τὸ Μαγιακόφσκυ. Σήμερα στ' ὰλήθεια νιώθω πὼς εἴναι ή πρώτη μέρα ποὺ ἀποστρατεύθηκα.  $^\circ\Omega$ , θὰ σὲ κάνω εὐτυχισμένη.

"Η "Ελένη ἀνατρίγιασε:

--Φοβάμαι, τοῦ λέει. Φοδάμαι τὸν ἄνθρωπο που εἴσουν αὐτὰ τὰ πέντε χρόνια. Φοδάμαι πὸς ποτὰ δὰ θὰ μπορέσω νὰ τὰ ζήσω ἀπὸ μέσα σου. Πῶς νὰ περάσω τόσες ἐρημιές, τόσες πικρίες. Είναι πέντε χρόνια πού μοῦ λείπουν ἀπὸ τὴ ζωή μου. Ἐσὸ ψηνώσουν στὸ λιοπύρι τῆς ἐρήμου καὶ μένα μὰ πασπάλιζε ἡ ἀσημόσκονη τοῦ φεγγαριοῦ. Πέ μου, μπορεῖς νὰ μοῦ ξηγήσεις τί γίνηκε κεὶ πέρα; Τὴν οὐσία θέλω, τί κέρδισαν οἱ ἄνθρωποι:

— Θὰ σοῦ πῶ γιὰ τὸν 'Αντώνη, τὸ «σύνδεσμο.: "Γστερ' ἀπ' τὸ Λίδανο, ἔπρεπε κάποιος νὰ μᾶς φέρει τὴν «καινούργια γραμμή» σὲ μᾶς ποὺ βρισκόμασταν ἀπομονωμένοι μέσα στὰ σύρματα. «Θὰ πάω ἐγώ», εἰπε ὁ 'Αντώνης. "Ηταν ἕνα καριωτάκι, εἴκοσιπέντε γρονῶ. Εἶχε ἔφτὰ κληγὲς ἀπὸ τ' 'Αλδανικὸ καὶ μάτια γαλανὰ ποὺ σὲ σμάζανε. Κι ἔκανε τὸ δρόμο ἴσαμε τὸ Γιαντζούρ, πέρασε δλη τὴν ἔρημο, μὲ τὰ πόδια. "Όλη τὴ Λιδυκή καὶ τὴ μισὴ Κυρηναϊκή. Τρεῖς μῆνες περπατοῦσε κι δταν ἔφτασε, κανείς μας δὲν ἤθελε νὰ τὸν πιστέψει. Καὶ τὸ γειρότερο: τὴ γραμμὴ τὴν εἴχαμε δρεῖ μονάχοι μας ἀκούοντας τὸ ραδιόφωνο. Τότε ὅμως εἰγε ἀλλάξει ἡ κατάσταση καὶ χρειαζόταν πάλι σύνδεση. 'Ο 'Ανσώνης σηκώθηκε: «Θὰ πάω εγὰ» εῖπε κι ἔφυγε. Καὶ πιὰ δὲν ξαναφάνηκε. Πουθενά. Μπορεῖ νὰ τὸν σκότωσαν, μπορεῖ νὰ πέθανε ἀπ' τὴ δίψα, μπορεῖ νὰ ξύλιασε ἀπ' τὸ κρύο καὶ νὰ τὸν φάγαν τὰ τσακάλια.

— Τὸν φαντάζομαι, λέει ἡ Ἑλένη, όλομόναχο να περνά τὴ Λιδυκή. Χωρίς καμιὰ συντροφιὰ νὰ τόν ἐμψυχώνει, μόνο ἐκείνος κι ἡ σκιά του, κι ἡ δίψα του. Νὰ κρύδεται ἀπό τοὺς ἀνθρώπους. Νὰ περνά μέσ' ἀπό τ' ἀγγλικὰ φυλάκια, τὰ στρατόπεδα τῶν αἰχμαλώτων, τὰ ναρκοπέδια, τρεῖς μῆνες! Ἡ πίστη που όδηγοῦσε τὰ βήματά του ἔχει κάτι τὸ φοβερό. Πῶς θὰ μποροῦσε ὁ ἄνθρωπος αὐτὸς νὰ χωρέσε: ἔανὰ μέσα σ' ἔνα σπίτι, ν' ἀνοίξει τὴ δρύση, νὰ καθίσει στὸ τραπέζι καὶ νὰ κόψει ψωμί;

-- Μπορούσε. "Οχι μονάχα αύτός μὰ καὶ όλοι τους. "Όμως τώρα που γύρισαν θαρρείς πως τους χωρά κανένα σπίτι: Είναι σὰν τὸν 'Αντώνη, τὸ «σύνδεσμο». «Θὰ πάω ἐγὼ» καὶ θέλουν νὰ παλαίψουν μὲ τἡ Μοίρα γιὰ δεύτερη φορά. Τὸ χρέος τους τὸ κάμανε, μόνο νά, ἡ δουλειὰ δὲν τελειώνει, κατάλαβες: Πρέπει νὰ ξαναπεράσουν τὴν ἔρημο.

-Mά τότες εγώ έχω δίκιο. Τὸ σπίτι δέν τούς χωρά.

—Τούς χωρά, τούς χωρούσε καὶ τότε ἀκόμα, κάψε μέρα. Είχα ἕνα φίλο, Μιχάλη. Έτυγε νὰ μᾶς πᾶν ἔζω ἀπό τὴ Μπεγκάζη, τότε πού μᾶς δώσαν νὰ φυλάγουμε αἰχμαλώτους. Στὴ Μπεγκάζη πρέπει νὰ σοῦ πῶ κατοικοῦσαν καμιὰ τριανταριὰ ἐλληνικὸς οἰκογένειες. Ένα μεσημέρι, σ' ἔνα πάρκο, δ Μιχάλης ἔπιασε παρέα μ' ἔνα παιδάκι ὡς πέντε γρονῶ, πού μιλοῦσε ἐλληνικά. Πιὸ κάτω καθόταν ἡ μάννα του. Κάποτε τέντωσε τ' ἀφτί της καὶ πῆρε τὰ ροιμέϊκά τους. Χύμηζε πάνω στο παιδί της νὰ τὸ φάει: «Δὲ σοῦπα νὰ μὴ μιλᾶς μ' αὐ το ὑς; τοῦ τωναξε καὶ τόδειρε. «Σηκώθηκα κι ἔφυγα», μοῦλεγε ὁ Μιχάλης μ' ἔνα πικραμένο χαμόγελο,

«καὶ τὸ δράδυ, στὴ φρουρά, μοῦ ξανάρθε ὅλη αὐτὴ ἡ ἱστορία στὸ νοῦ-Κοίταξε, λέω, ποιός ξέρει τι νὰ λένε τῶν παιδιῶν γιὰ μᾶς. Μὰ τί, ψωριάρικα σκυλιά εξμαστε πιά γιά νὰ μὴ μᾶς ζυγώνουνε; Καὶ κετ στά σκοτεινά, ποὺ δὲ μ' ἔδλεπε κανείς, ἄφησα τὰ δάκρυά μου καὶ τρέχανε».

-° $\Omega$ , ναί.  $^\circ$ Οταν εὕρεις τὸ δρόμο τῶν δακρύων τότε τὸ σπίτι δὲν

είναι πολύ μακρυά.

— Μὰ καὶ τ' ἀντίστροφο. Πρέπει νὰ βγεῖς ἀπὸ τὸ σπίτι σου γιὰ νὰ δρεῖς τὸ δρόμο τῶν δακρύων. Καὶ δὲν εἶναι ὅλοι οἱ δρόμοι τόσο ἀπλοί. Είναι δρόμοι πού ἀπ' ἀλλοῦ ξεκινοῦν κι' ἀλλοῦ σὲ βγάζουν: "Όταν μᾶς ἀναγκάσανε ν' ἀφήσουμε το καράδι μας, δ Πλαούδας δ παλαιοημερολογίτης, πηγε και ξεκάρφωσε το κόνισμα τ' Αη Νικόλα και τόβαλε στο σάκπο του. Γιὰ νὰ μᾶς φυλάει, λέει, ἐπεῖ πού πηγαίναμε. Στὸ σύρμα πιά, ενα πρωί, τὸν εἰδα καθισμένο κατάχαμα σταυροπόδι καὶ κάτι μαστόρευε. -Κώστα, γιὰ ποίτα, μοῦ λέει παὶ μοῦ πλείνει τὸ μάτι. - Τί εἶναι, μωρὲ ΙΙλαούδα, τὸν ρωτῶ. — Νά, ποίτα μονάχος σου, μοῦ λέει πι ἦταν ὅλο καμάρι. Σκύδω: Είχε κόψει λουρίδες - λουρίδες τὸ κόνισμα τ` "Αη Νικόλα καὶ τὄφτιαχνε χάρακες. "Ήταν λίγες μέρες ποὺ στὸν κλωδό μας εἴχαμε άρχίσει μαθήματα Γεωμετρίας και δέν είχαμε χάρακες.

Τί ἔξυπνα που κάνεις τή δουλειά σου. Νὰ σὲ παρομοιάσω μὲ τὸ  ${
m X}$ ριστὸ καὶ τἰς παραδολές του ἢ μὲ τὴ  ${
m X}$ αλιμᾶ καὶ τὰ παραμύθια της ; "Αχ, θάχουμε καὶ μετς ἀκόμα χίλιες νύχτες όλοδικές μας; Μὰ πιὸ πολὺ μοῦ θυμίζεις τοὺς ναυτικοὺς ποὺ σταμπάρουν πάνω στὸ πετσί τους κι ἀπὸ μιὰ γοργόνα, ἔνα λουλούδι, ἕνα ὄνομα, σὲ κάθε λιμάνι ποὺ πιάνουνε.

Ο Κώστας πήγε ν' ἀπαντήσει μὰ ή Ἑλένη τοὔκλεισε τὸ στόμα. Τέντωσε τ' ἀφτί της:

- 'Ακούω πατήματα στη σκάλα, νά, δάζουν το κλειδί στην ξώπορτα. Τώρα;
  - °Ο Κώστας σηνώθηκε μονομιᾶς, ἔριξε κάτι πάνω του.

—Σκεπάσου, της είπε. Πάω νὰ δῶ.

'Ανούστηκε ή πόρτα ν' ἀνοίγει, κάποιος μπῆκε και τὴν ξανασφά-

 $-\Gamma$ ειά σου, τί τρέχει; τοῦ εἶπε ὁ Κώστας.

- "Υστερα συνεχίσανε ψιθυριστά. Σὲ λίγο δ ἄλλος ἔφυγε. 'Ο Κώστας φάνηκε ξανά, ήρεμος άλλὰ κλειστός. Σὰ 6ράχος γυαλιστερός καὶ ρυτιδωμένος.
  - --- Πρέπει νὰ φύγω ἀμέσως, τῆς εἶπε κι ἔπιασε νὰ ντύνεται γρήγορα. Μά ποιός ήταν; Δέν μπορούσαν νά περιμένουν ἴσαμε αύριο;
- ---Κάποιος που δὲν ξέρεις. Εὐτυχῶς που μὲ δρήκαν εὔκολα. Δὲν έχω καιρό νὰ σὲ περιμένω. Θὰ γυρίσεις μόνη σου. Ντύσου, σδύσε τὸ φῶς καὶ σύρε πίσω σου τὴ ξώπορτα. Δὲ χρειάζεται κλείδωμα. "Αν κάνεις γρήγορα, ἴσως προφτάσεις τὸ τελευταίο λεωφορείο.

-That's the way the world ends... είπε κείνη εἰρωνικά. Κα-

δαλιέρος νὰ σοῦ πετύχει... Τί ὥρα θὰ σὲ δῷ αὔριο.

\*Ο Κώστας ἔβαζε τὴ γραβάτα του. \*Ηρθε κοντά της καὶ τὴν κοίταξε μέσα στὰ μάτια, ήσυχα, μ' ενα φῶς παράξενο ποὺ τὰ φώτιζε ἀπὸ μέσα, βαθειά.

-Δὲ θὰ μὲ δεῖς αὕριο, οὕτε μεθαύριο. Ἑλένη, κατάλαβέ με: Πρέπει νὰ ξαναπεράσω τὴν ἔρημο.

— Κώστα, είπε κείνη καὶ μὲ μιὰ κίνηση ἔριξε τὰ μαλλιά της πίσω, στὴ γυμνὴ πλάτη της. "Υστερα, σάμπως ζαφνικὰ νὰ κατάλαβε, κάθησε στὴν ἄκρη τοῦ κρεδατιοῦ, τὸ κορμί της ζάρωσε. Τὰ μάτια της ἄνοιξαν γεμάτα τρόμο.

-Κώστα, ξανάπε. "Αλλα πέντε γρόνια; Μὰ τώρα...

Τό χέρι της μὲ τὰ βαμμένα νύχια πίεξε τὴ γυμνή κοιλιά της, σὰ νὰ σκυρτούσε κιόλας ἐκεῖ μέσα ἡ νέα ζωή.

Γιατί τὸ λὸς αὐτό ; Δὸν ξέρω πόσο θὰ λείψω, ὰλλά...

-Πάρε με μαζί σου, λοιπόν.

--- 'Aδύνατο!

Μὲ τὸν τρόπο ποὺ τόπε, ή Ἑλένη κατάλαδε πόση ἀπόσταση τοὺς χώριζε ἀκόμη. Εἰχε πάλι φύγει ἀπὸ κοντά της. Εἰχε ξανασφαλήσει όλό-κληρος. Τὰ μάτια του κοιτοῦσαν μακρυά, ἐξιχνιάζων τὸν ὁρίζοντα τῆς ἐρήμου.

—Κώστα, ἄχ Κώστα, δὲν ἔπρεπε νὰ μὲ σφάζεις. Έπρεπε νὰ μὲ βαφτίσεις στὰ δικά σου νερά. Τώρα, ζέρω πὸς δὲ μπορεῖς νὰ κάνεις ἀλλοιῶς, διμος δὲ σὲ καταλαδαίνω, δὲν καταλαβαίνω τίποτα.

Τὸ ξέρω. Φταίω κι` ἐγώ, μὰ ήρθαν δλα τόσο διαστικά. Ποτέ μου δὲν πίστευα...

- Κι εγώ που έλεγα πως ή ευτυγία γίνηκε προσιτή, σάν τη θάλασσα. Ναί, σάν τη θάλασσα: έργεται καί φεύγει.

Τσακίστηκε στα δυό, εκρυψε το πρόσωπό της στα μπράτσα της καί

ξέσπασε σὲ γοερούς λυγμούς.

Ό Κώστας στάθηκε ἀπό πάνω της μιὰ στιγμή. «᾿Αγάπη μου» τῆς εἴπε. Ἅπλωσε τὸ χέρι του, τὸ τράρηξε πίσω, ἔκανε ειαστικὰ μεταδολὴ κι ἔφυγε.

κι έφυγε. "Όσο κατέδαινε τή, σκάλα άκουε τους λυγμούς της. "Όταν δητηκε άπδιτό σπίτι οἱ φωνές τής θάλασσας τὰ σκέπασαν όλα.

- Πάμε, είπε σ' αὐτὸν πού τὸν περίμενε.

Περπατούσε και μπροστά του ήταν το σκοτάδι. Μὰ πέρα ἀπ' το σκοτάδι ή ματιά του ἔψαχνε κι ἀναμετρούσε το σκληρό, το μακρύ μόχθο πού τοὺς περίμενε. Η μήθηκε ἕνα συνάδελφο του, ἀγρότη ἀπό τον κάμπο τής θράκης : «Όταν είναι θέρος, τοῦ ἔλεγε, κι οἱ θεριστάδες, κοντὰ στὸ μεσημέρι, είναι ἀποσταμένοι πιὰ ἀπό τον κάματο καὶ τη ζέστη, στήνουν δυὸ δεμάτια ἐκεῖ ποὺ δουλεύουν, ἔαπλώνουν καὶ στή μικρή τους σκιὰ ὅάζουν το κεφάλι τους. Παίρνουν ἕναν ὑπνάκο γιὰ διό τροία λεπτὰ κι ΰστερα πάλι σηκώνονται καὶ ρίχνονται στὴ δουλειά. "Είνουν νὰ ποῦν πῶς αὐτὸς ὁ ὕπνος, ὁ τόσο σύντομος, είναι κι ὁ πιὸ γλυκός. Είναι ὁ ὕπνος τοῦ θεριστή... Κι ἔγὸ ποὺ θάρεψα πὸς «ἀποστρατεύτηκα». Καϋμένη Ἡλένη. Μιὰ μέρα. Οὕτε: ἔντεκα ὁρες γιὰ τὰ πέντε γρόνια τῆς ἀγωνίας. Κι ἄλλα πόσα ἴσαμε νὰ τελειώσει τὸ θέρισμα;

Σὰ νάταν ὁ κάμπος μπροστά του, ὁ Κώστας στήλωνε τὰ μάτια μέσ' τὸ σκοτάδι γιὰ νὰ δεὶ τὴν ἄκρη του. 'Ο ἄλλος ἄρχισε ἐπιτέλους νὰ τοῦ μιλᾶ. 'Η 'Ελένη καὶ τὸ δωμάτιο μὲ τὸ μεγάλο κρεδάτι καὶ τὴ μυρωδιὰ τῶν μαραμένων τριαντάφυλλων, μείναν πίσω πολύ, στα πόδια τῆς θάλασσας. Τώρα οἱ δυὸ ἄντρες βάδιζαν μέσα στὸν κάμπο μὲ τὰ τραχειὰ χώματα, καὶ τὸν ἀδυσώπητο ἤλιο.

ΣΤΡΑΤΗΣ ΤΣΙΡΚΑΣ

# ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΑ ΚΑΙ ΕΠΙΣΤΗΜΗ

Ζοῦμε σὲ μιὰ ἐκπληχτικὴ ἐποχή. Ζοῦμε σὲ τέτοια ἐποχή, ποὺ ὁ φόλος τῆς ἐπιστήμης στὴ χώρα μας ἀπλώνει καταπληχτικά καὶ μαζὶ μ° αὐτό, ὅλο καὶ πιὸ σημαντικὸ γίνεται τὸ στοιχεῖο τῆς γνώσης στὴν Τέχνη. Τὸ 40 πεντάχοονο σχέδιο βασίζεται στη νέα τεχνική καὶ τή μηχανοποίηση, δηλαδή, στην επιστημονική σκέψη. Ἡ επιστήμη, μόνη της, μᾶς δδηγεῖ σὲ μιὰ τεράστια ἀνατροπή καὶ στεκόμαστε πιὰ στὸ κατῶφλι μιᾶς κοντινῆς, χωρὶς προηγούμενο, Ενεργητικῆς. Δὲν είναι μακουά ὁ καιρὸς ποὺ ἡ ἔνεργητική αὐτή θὰ γίνει πραγματικότητα, πού θὰ ἀντικαταστήσει ὅγκο ἀνθρώπινης ἐνέργειας, θὰ έκμηδενίσει αὐτὸ ποὺ λέμε «μαύρη δουλειά», θὰ ἐξαφανίσει καὶ αὐτὴ την ἔννοια «μουντζούρης ἔργάτης», θὰ παραδώσει στὰ χέρια μας μιὰ τεοάστια δύναμη καὶ θὰ μᾶς βοηθήσει στὸ κοινωνικό μας μετασχηματισμό. Μποφεί, λοιπόν, ή Σοβιετική φιλολογία να μείνει αμέτοχη στὸ απλωμα τοῦ φόλου τῆς ἐπιστήμης στὴ χώρα μας; "Ας κοιτάξουμε τὴν ίστορία τῆς λογοτεχνίας καὶ θὰ βροῦμε πὸς ποτὲ δὲν ἡταν ἀδιάφορη γιὰ τὴν ἐπιστημονική σκέψη. Στὸ κατῶφλι τῶν μεγάλων, τῶν βασικών ἀνακαλύψεων στὴν ἐπιστήμη, ὁ συγγραφέας, ὁ ἄνθρωπος τῆς τέχνης, αὐτὸς ποὺ σκέπτεται μὲ μορφές, στάθηκε πάντα ὁ κήρυκας τῶν ἀνακαλύψεων αὐτῶν στὴν κοινωνία, τοὺς δινόταν μ° ὅλο του τὸ πάθος, τὶς ἐξυπηφετοῦσε μὲ τὶς γουβέλλες καὶ τὰ μυθιστοφήματά του. Δημιουργοί τοῦ ἐγκυκλοπαιδικοῦ γνωσεολογικοῦ συστήματος, ποὺ αναπτύχτηκε πάνω στη νέα, τη μετερεαλιστική βάση, το 18ο αιώνα στή Γαλλία, ήταν συγγραφείς. Ο Ντιντερώ συστηματοποίησε, γενίκεψε, εκλαϊκεψε με τη δυνατή του πέννα έκεινα, που έκατοντάδες μαθηματικοί, γιατροί, ἀστρονόμοι, φυσικοί, χημικοί, δουλεύανε καὶ μελετούσανε στὰ ἐργαστήρια, στὰ γραφεῖα, στὰ ἀστεροσκοπεῖα. Κι' ὁ Ντιτερώ ήταν ένας ἀπὸ τοὺς πιὸ σημαντικοὺς καλλιτέχνες τῆς εποχῆς του. Οι νουβέλλες του «Ή καλογοπά», «Ὁ ἄνηψιὸς Ραμώ», εἶναι μαργαριτάρια μέσα στη Γαλλική πρόζα. Κ' είναι χαρακτηρικό πώς ἀπ' τὸν Ντιντερώ, ἀπ' τὴ σχολή του, ἡ γραμμὴ τῆς ἀνάπτυξης δὲν ποοχωρεί στην επιστήμη άλλά στη λογοτεχνία, μια και τη βρίσκουμε τὸν 19ο αιώνα στὸν Σταντάλ, στὸν Φλωμπές, στὸν Μπαλζάκ, ποὺ στὴν καλλιτεχνική τους πρόζα ἀπαντοῦμε μιὰ τέτοια γνώση τῆς ψυχολογίας, μιὰ τέτοια φουντίδα γιὰ τὴ λεπτομέρεια, ποὺ οἱ κριτικοὶ ἀποκαλοῦσαν την τάση αὐτη γιὰ την ἀκρίβεια, στὸν Σταντάλ «ἐπιστημονική», στὸν Φλωμπὲς «ἐμπειςικο—ἐπιστημονικὴ» ἐνῶ τὸν Μπαλζάκ πολλὲς φορές τὸν κατηγόρησαν γιὰ «ἀνιαρές» σελίδες, ποὺ ἔγραψε γύρω ἀπ' τὶς σύγχρονές του επιστημονικές ανακαλύψεις, στα μυθιστορήματά του.

Η τελειότητα τῆς σύνθεσης τοῦ μυθιστορήματος τοῦ Μπαλζὰκ «Peau de chagrin», μπορεῖ νὰ θεωρηθεῖ σὰν πρώτυπο συνδιασμοῦ λογοτεχνίας καὶ ἐπιστήμης. Οἱ νέοι συγγραφεῖς μας θἄπρεπε νὰ τὸ μελετήσουν βαθειά. Ἡ ὑπόθεση τοῦ μυθιστορήματος αὐτοῦ εἶναι φανταστική. Εἶναι περίεργο πὼς ὁ Μπαλζὰκ διάλεξε ἀκριβῶς μιὰ

φανταστική υπόθεση, για να δώσει με τη βοήθεια της, ένα απ' τα πιὸ σπάνια σὲ φεαλισμό, περιεχόμενα. Θὰ σᾶς θυμήσω μὲ λίγα λόγια την υπόθεση αυτή. Ένας νέος που ή φτώχεια τον έσπρωξε ώς την άπελπισία καὶ τὴ σκέψη τῆς αὐτοκτονίας, βρίσκει, άξαφνα, σ' ἕνα παλιατζίδικο καὶ τὸ ἀγοράζει, ενα κομμάτι ἀνατολίτικο δέρμα, ποὺ ἔχει μιά μαγική ιδιότητα: Μόλις δ κάτοχός του Επιθημήσει κάτι, ή Επιθυμία του εκπληρώνεται αμέσως, μά συνάμα μαζεύεται και το δέρμα κι όσο πιὸ ἔντονα καὶ λαίμαργα τὸ ἐπιθυμεῖ τόσο καὶ πιὸ πολὺ μικραίνει, ως που στο τέλος φτάνει στο μηδέν και μαζί μ° αυτό τελειώνει κι ὁ ἄνθρωπος. ὅταν τὸ μαγικό δέρμα ἔξαφανιστεῖ ἐντελῶς πρέπει νὰ πεθάνει κι ὁ ἰδιοκτήτης του. Θὰ μποροῦσε κανεὶς νὰ συμπεράνει, πως είναι δυνατόν να διατηρήσει τη ζωή όσο θέλει, φτάνει γα παραιτηθεί από κάθε έπιθυμία Αλλά τι αξίζει μια τέτοια ζωή; μὰ ἐκτὸς ἀπ' αὐτὸ είναι καὶ πάλι ἀδύνατο, γιατὶ κοθε ζωντανὸς θ έλει ἐνόσο ζεῖ. Κι' ὁ ἄτυχος νέος ποὺ ἔδεσε τὴ ζωή του μὲ τὸ τρομερό μαγικό δέρμα, προσπαθεί να ξεφύγει απ' την εξουσία του. Ζητεί νὰ βρεί τρώπο νὰ γλυτώσει τεχνικὰ ἄπο τὸ μάζεμα, νὰ τὸ τεντώσει. \*Εδῶ τὸ ταλέντο τοῦ Μπαλζάκ φτάνει στὸ ἀπόγειό του. Ὁ Μπαλζάκ, οὕτε λίγο, οὕτε πολύ, περνᾶ τὸν ἥρωά του ἀπο ὅλη τὴ σύγχρονή του έπιστήμη και τὸν πεονά έξοχα, με τη μεγαλήτερη μαεστρία, με τη βοήθεια μορφών τόσο όμορφων και τόσο έκφραστικών που θα τίς θυμόμαστε γιὰ πάντα! Ποῶτα πηγαίνει τὸν ἥοωά του σε κάποιον ζωολόγο, τριγυρισμένον από πουλιά, που πάνω τους κάνει πειράματα. Εἶναι ένας μιπροπαμωμένος, γεμάτος ένθουσιασμό γεροντάπος, με πεοούκα, που τοῦ κάνει μιὰ δλόκληση γοητευτική διάλεξη γιὰ τὰ πουλιά του, γιὰ κάποιο ἀσιατικὸ γάϊδαρο, τὸν «ὄναγρο» μα ποὺ δὲν καταλαβαίνει γιατί συμμαζεύεται το μαγικό δέομα. Ο ήρωας πηγαίνει τότε στὸν καθηγητή τῆς μηχανικῆς, ενα ψηλό ξερακιανὸ ἄνθρωπο μὲ τὴ μύτη πάντα γεμάτη με μιὰ πρέζα ταμπάκο. Ὁ ἄνθρωπος αὐτὸς δεν μπορεϊ νὰ βρεϊ τὴ σωστὴ κουμπότρυπα γιὰ τὸ κάθε κουμπί, μὰ τὰ χέοια του, γεμάτα μεγαλοφυΐα, αποδεικνύουν σ' ὅτι βρεθεῖ μέσα σ' αὐτά, ενα μπουχάλι, μιὰ σπασμένη γλάστοα, ενα σανιδάχ. - με μεγάλη πειστικότητα, τὴν ἀρχὴ πάνω στὴν όποία βασίζεται τὸ Θδραυλικό πιεστήοιο, που βάση του είναι ή μαθηματική ιδέα του Πασκάλ. Ο ήρωας που ξέρει τὸν Πασκάλ μόνο σὰν συγγραφέα κι' ὅχι σὰν ἐπιστήμονα, αναφωνεί με αποσία: «μα μποσεί δ συγγραφέας των επαρχιακών γραμμάτων νάχει κάνει αὐτὸ εδώ;». Ο μαθηματικός με ενα χαμόγελο τοῦ ἀπαντᾶ «μάλιστα» καὶ τοῦ προτείνει νὰ πᾶν σ' ἕνα μηχανολόγο γιὰ νὰ ὑποβάλουν τὸ μαγικὸ δέρμα στὴν ἐνέργεια τοῦ ὕδραυλικοῦ πιεστηρίου. Ο ήρωάς μας πηγαίνει στὸν μηχανικὸ αὐτό, ποὺ τυχαίνει νάναι Γεομανός. Ο Μπαλζάκ φαίνεται πώς συνειδητά διαλέγει τή μορφή τούτη. Οι Γάλλοι, γιαθτόν, είναι έφευρέτες, ένῶ οι Γερμανοί είναι οι πρακτικοί, οι έφαρμοσταί. Περιγράφει, πάρα κάτου το ύδραυλικό πιεστήριο, καὶ τὴν ἐνέργειά του μὲ τόση καλλιτεχνική δύναμη, μὲ όση θα περιέγραφε ένα σεισμό ή μια έκρηξη ύφαιστείου, δηλαδή, σχεδὸν τοπιογραφικά. "Όταν τὸ πιεστήριο ἀποδείχνεται ἀκατάλληλο, ἀκολουθει μιὰ ἐπίσκεψη στὸν χημικὸ ποὺ τοῦ μιλάε: μὶ ὅλην του τὴν ἀγάπη γιὰ τ' ἀντιδοαστήοιά του. ἀλλὰ καὶ τ' ἀντιδοαστήοια δὲν ἔχουν καμμιὰ έξουσία στὸ δέρμα. Βασανισμένος ὁ ήρωας τρέχει στούς γιατρούς-φυσιολόγους, παρακαλώντας τους νὰ τοῦ παρατείνουν τὴ ζωή στὸν αἰώνα τοῦ Μπαλζάκ, οἱ φυσιολόγοι ἦσαν ἰδιόμορφοι φιλόσοφοι πού ανταγακλούσαν την κοσμοθερία της κοινωνίας. Ο Μπαλζάκ μᾶς παρουσιάζει τρείς κατευθύνσεις της σύγχρονής του σκέψης με τη μορφή τριών γιατρών, φορέων τών κατευθύνσεων αὐτών: τὸν γιατρὸ ου γανικό τὸν ἀντιπρόσωπο τῆς ὀργανικῆς σχολῆς, τὸν μυστικιστη γιατρό, αντιπρόσωπο της οχολης των βιταλιστών και τον γιατρό σκεπτικιστή ενα παρατηρητή καὶ εὐθυμολόγο ποὺ νομίζει πώς ή καλύτερη θεωρία είναι ή ἀπουσία κάθε θεωρίας. Τὰ πορτραϊτα τῶν σοφων αὐτων είναι γεμάτα ζωή, ρεαλισμό καὶ κωμικότητα, γιατί δ χαραχτήρας ένὸς σοφοῦ, γεμᾶτος λόξες καὶ ἀντιθέσεις, εἶναι ἕνα εὕρημα γιὰ τὸν καλλιτέχνη. ἀπὸ τὴ μιὰ μεριὰ εἶναι τὸ μυαλὸ ποὺ τόχει πιάσει τὸ πάθος τῶν ἀνακαλύψεων, γιὰ τὸ ὁποῖο ὁ Μπαλζὰν λέγει, «ἡ λύσσα τῶν ἀνακαλύψεων ὅμοια μ° ὅλα τ° ἄλλα πάθη, ποὺ μὲ τόση δύναμη μας απασπα απ' τὶς τρέχουσες δουλειές τοῦ κόσμου αὐτοῦ, ώστε νὰ χάνουμε τὴ συνείδηση τοῦ ἐγώ μας» κι ἀπ' τὴν ἄλλη μεριὰ ἡ μικρολογία, τὸ μικροφιλότιμο, ὁ στενὸς κοσμάκος τῆς κάστας, ή τσιγκουνιά, ή έριστική διάθεση, ή γκρίνια, ή ζήλια τοῦ μεγάλου ἀνθρώπου με περούκα, που κατηφορίζει απ' το φαλακρο κεφάλι του, ή βαθειὰ φιλαυτία κι° ἀδιαφορία γιὰ τὸν πελάτη. Αὐτὸ είναι τὸ καθρέφτισμα της Γαλλικης "Ακαδημίας μ' όλη τη σύγχοονή της συντηρητικότητα. «Τί νεώτερο έχουμε στη χημεία;» ρωτοῦν ενα χημικό. «Τίποτε, μούχλα. Ἡ χημεία πέθανε—στὸ μεταξὺ ἡ ᾿Ακαδημία ἀποφάσισε να παραδεχθεί πως υπάρχει τὸ Ίτευλικον οξύ», απαντα μέ είρωνία ὁ χημικός.

Μὲ τὸν τρόπο αὐτὸ ὁ ἀναγνώστης τοῦ «Peau de Chagrin» ἐκτὸς ἀπ³ τὴν ἀπόλαυση τῆς γλώσσας τοῦ νεαροῦ Μπαλζάκ, τῆς φανταστικότητα τῆς ὑπόθεσής του, μιᾶς συναρπαστικῆς ἐρωτικῆς ἐντρίγγας, τῶν γοητευτικῶν μορφῶν δυὸ ἡρωίδων, παίρνει καὶ μιὰ συγκεκριμμένη, λεπτὴ γνώση τῆς προβληματικῆς τῆς ἐπιστήμης τῆς νεαρῆς ἀστικῆς τάξης τοῦ 1825—1835 περίπου, μὲ τὴντσουχτερὴ κριτικὴ τῶν ἐπιστημονικῶν ἱδρυμάτων καὶ τοῦ τύπου τῶν ἐπιστημόνων. Τὸ βιβλίο αὐτὸ τοῦ Μπαλζὰκ ἔγινε γιὰ μᾶς κλασικό, μὰ γιὰ τὴν ἐποχή του ἦταν ἕνα ὀξὸ

καὶ συνταραχτικὸ ντοκουμέντο μεγάλης κοινωνικῆς δύναμης.

Τί γίνεται καὶ στὴ δική μας λογοτεχνία; Μήπως πάνω ἀπ² ὅλη τὴν κλασική μας καλλιτεχνικὴ παραγωγή, δὲν ὑψώνεται ἡ ρωμαλέα μορφή τοῦ Λομονόσοφ ποὺ συνενώνει μέσα του τὸν σοφὸ καὶ τὸν ποιητή, τὸν μηχανικὸ καὶ τὸν γραμματικό, τὸν χημικὸ καὶ τὸν φιλόσοφο; Ὁ Λομονόσοφ κληροδότησε στὴ ρωσικὴ λογοτεχνία τὴν ἀκρίβεια τῆς γνώσης καὶ τὴν πολυμέρεια τῆς μόρφωσης, τὴν τέχνη νὰ συνδιάζουμε τὴν ἐπιστήμη μὲ τὶς ἀνάγκες τῆς ζωῆς καὶ πρέπει νὰ τὸ ποῦμε, πὸς οἱ σημαντικότεροί της ἀντιπρόσωποι ἤτανε πάντα πιστοὶ στὴν κληρονομιὰ αὐτὴ τοῦ Λομονόσοφ. Ἡ ἀξιομνημόνευτη λογοτεχνικὴ ἐργασία τοῦ Ραντίστσεφ, τῆς περιόδου τῆς ἐξορίας του στὴ Σιβηρία, εἶναι σύγχρονα καὶ κληροδότημα μεγάλου σοφοῦ, ποὺ βλέπει βαθειὰ τὰ μέλλοντα καὶ ποιητοῦ, ποὺ προφητεύει τὸ μεγάλο μέλλον τῆς Σιβηρίας. Οἱ ἔρευνες τοῦ Πούσκιν στὰ ἀρχεῖα γιὰ τὴν ἱστορία τῆς ἐπανά-

στασης τῶν Πουγκατσιόβ, εἶναι δουλειὰ ἕνὸς ἱστορικοῦ ποὺ τὸν βοηθᾶ χωρίς να τον έμποδίζει ή ιδιότητα τοῦ μεγαλοφυούς καλλιτέχνη. Ο Γ'κόγκολ, ὄντας πιὰ στὴν ἄνθιση τῆς δόξας του, ἐπέμενε ἀνένδοτα γιὰ την καθηγεσία τοῦ Πανεπιστημίου, και δούλευε σοβαρά πάνω στὶς διαλέξεις του της Ιστορίας. Ο αποτυχημένος συγγραφέας του 1840-50 Σαζόνοφ, συμφοιτητής τοῦ Χέρτσεν καὶ τοῦ "Ογκαριόβ, ἔγραψε ἕνα άρθοο για τον Τουργκένιεφ, όπου αναρωτιέται πως δ περίφημος Ρωσος μυθιστοριογράφος μπόρεσε «νὰ ἀποκαταστήσει τὴν άλυσσίδα τῆς έθνικης παράδοσης» στη λογοτεχνία, ποὺ διακόπηκε μὲ τὸ θάνατο τοῦ Πούσκιν καὶ ἀπαντᾶ: μὲ τὴ σοφὴ συνένωση τῆς δύναμης τῆς σκέψης, με την παρόρμηση της έμπνευσις». Καὶ στὸν ίδιο τὸν Τουργκένιεφ βλέπει σάν βασικό, πώς είναι «σοφός καὶ μορφωμένος». ή πεποίθηση αὐτή γιὰ τήν βαρύτητα τοῦ συγγραφέα νὰ είναι «σοφὸς καὶ μορφωμένος» είναι τυπική για τα μέσα του 19ου αλώνα, όταν οι συγγραφείς δέν ξεχωρίζανε την περιοχή της λογοτεχνίας απ' την περιοχή της έπιστημονικής σκέψης, κι ἄφηναν πάντα πίσω τους έκτὸς ἀπ' τὸ καθαρά καλλιτεχνικό τους ἔργο, καὶ ἐπιστημονικὲς ἐργασίες ἢ ἄρθρα κριτικά, κι ένιωθαν πάντα πώς υπάρχει κάποια διαφορά άνάμεσα στή λογο τεχνία καὶ τὴν καλλιτεχνία. Τὰ περιοδικά τοῦ περασμένου αἰώνα έγραφαν πάντα σὰν ὑπότιτλο «περιοδικό Λογοτεχνίας καὶ Τέχνης», σάμπως ή ἔννοια τῆς λογοτεχνίας νὰ ἦταν πιὸ πλατειὰ ἀπὸ μόνη τὴν λογοτεχνική πρόζα ή την ποίηση, πιὸ πλατειά ἀπὸ δτιδήποτε είδος τέχνης. Τὸ 1941, βγῆκε ενα ενδιαφέρον βιβλίο τοῦ ἀκαδημαϊκοῦ Κοστογιάνς γιὰ τὸ μεγάλο φυσιολόγο Σέτσενιεφ. Ἐκεἴ μᾶς λέει μὲ πόσο μεγάλη προσοχή οἱ συγγραφεῖς τοῦ 1840-1860 παρακολουθοῦσαν τὸ άνθισμα τῆς φυσιογνωσίας στη Ρωοία καὶ ὄχι άπλὰ παρακολουθοῦσαν. κρατούσαν στενό σύνδεσμο μὲ τοὺς σοφούς, γονιμοποιούσαν μὲ τὴν έπιστήμη τὰ βιβλία τους καὶ ἐπιδοοῦσαν, μὲ τὴ σειρά τους στὴν ἐπιστήμη. Κατά την έκφοαση τοῦ Κοστογιάντς «οί φυσικοεπιστημονικές γνώμες του Χέρτσεν, του Ντομπρολιούμποβ, του Τσερνιτσέφσαν, του Πίσαριεβ, που ρούφιξαν κάθε τι που ήταν προοδευτικό, φτάνοντας κι ώς τον Νταρβίνο, ἔγιναν οἱ τροφοδότρες ρίζες γιὰ τὴν ἀνάπτυξη τῆς θεωρητικής φυσιογνωσίας στη Ρωσία».

"Θταν βυθιζόμαστε στὰ παληὰ περιοδικὰ νιώθουμε πόσο κοντὰ βρίσκονταν ἡ λογοτενία μὲ τὴν ἐπιστήμη. Βαθύτατες σκέψεις, ποὺ γεννήθηκαν ἀπὸ τὴν ἐπικοινωνία μὲ τὴν ἐπιστήμη, ζοῦνε στὴν ποίηση τοῦ Τιούτσεφ. Στὸν ἀγνώνα ὑπὲρ ἢ κατὰ τοῦ Δαρβίνου πῆρε μέρος ὅλη σχεδὸν ἡ λογοτεχνία μας. Είναι ἀξιοπρερίεργο, πῶςὁ Α. Τσέχωφ, ὅταν εἶχε γίνει πιὰ συγγραφέας μὲ παγκόσμια φήμη, ἔνιωθε πὼς πρέπει «νὰ ἀποτίσει τὸ χρέος του» στὴν ἐπιστήμη, καὶ δούλευε σοβαρὰ γιὰ τὴν ἱστορία τῆς ἰατρικῆς στὴ Ρωσία. Ἡ σχέση μὲ τὴν ἐπιστήμη ἡταν ἡ λυδία λίθος γιὰ τὸν καθορισμὸ τῆς ἀντιδραστικότητας ἢ ἐπαναστικότητας, γιατὶ δὲν ὑπῆρχε οὐδετερότητα πάνω σὰ αὐτό. ᾿Απὸ τὸ γεγονὸς πῶς βλέπει ὁ συγγραφέας τὴν ἐπιστήμη, μποροῦσε νὰ διακρίνει κανένας τὸ πολιτικό του πρόσωπο. Ὁ Ντοστογιέφοκη στοὺς ἀδερφοὺς Καραμάζοφ παράβαλε τὴν ἐπιστήμη μὲ τὴ μισητὴ γιαὐτὸν «στά ση», ἀντέταξε στὴ χημεία, τὴν «ψυχὴ» τοῦ ἀνθρώπου καὶ θέλοντας νὰ ταπεινώσει, νὰ λερώσει τὴν ἐπιστήμη, ἔβαλε στὸν Σμερντιακόβ του, τὴν

άγάπη πρὸς τὴ «μόρφωση». Καί, δίπλα σ° αὐτό, θυμηθεῖτε τὰ ἐμπνευσμένα λόγια τοῦ βασανισμένου ἀπ° τὸν τσαρισμὸ Ταρὰς Σοφσένκο: «ὧ ἀγρονόμοι φιλάνθρωποι, βρέστε ἀντὶς δρεπάνι καμμιὰ ἄλλη μηχανή μ° αὐτὸ θὰ προσφέρετε τὴν πιὸ μεγάλη ὑπηρεσία στὴν καταδικασμένη σὲ βαρειὰ δουλεία ἀνθρωπότητα. Μεγάλε Φούλτον καὶ μεγάλε Οὐάτ... αὐτὰ ποὺ ἄρχισαν στὴ Γαλλία οἱ ἔγκυκλοπαιδιστὲς θὰ τὰ τελειώσει σ° ὅλον τὸν τεράστιο πλανήτη τό, γεμάτο μεγαλοφυΐα, παιδί σας». Γίνεται ἀμέσως ἀντιληπτὴ ἡ διαφορὰ τῆς ἀτμόσφαιρας.

Δεν άξίζει τὸν κόπο νὰ φέρουμε κι ἄλλα παραδείγματα. Ὁ ρόλος τῆς ἐπιστήμης, στὴ φιλολογικὴ σύλληψη τῶν Ρώσων συγγραφέων τοῦ περασμένου αἰώνα, εἶναι σὲ ὅλους μας, – σὲ ἄλλους λίγο σὲ ἄλλους πολύ, - φανερός. "Όχι λιγώτερο φανερός είναι καὶ στή σοβιετική έποχή, μ° όλο τὸ νεαρὸ τῆς ηλικίας τῆς σοβιετικῆς λογοτεχνίας ἔχει δημιουργηθεϊ πιὰ κι έχει βρεϊ τοὺς βασικοὺς νόμους του σὰν ἄνεξάρτητο είδος τὸ «ἐπιστημονικοκαλλιτεχνικό» βιβλίο. "Εχουμε διακεκοιμμένους, ἔξοχους ἐκλαϊκευτές, ποὺ τὰ βιβλία τους μποροῦν νὰ φέρουν κι εὐχαρίστηση κι ἀφέλεια μὲ τὸ διάβασμά τους. "Ας ἀναφέρω μονάχα τὸ Γενάδιο Φίς, Ρικατσόβ, Αγκάποβ, Γκουμιλιόβσκι, ποὺ τὸ τελευταΐα δημοσιευμένο βιβλίο του για τὸ σιδηρόδρομο θὰ καταλάβει μια σίγουοη θέση σ° δποιαδήποτε βιβλιοθήμη, τοῦ Μιχάηλοβ, ποὺ μπόρεσε νὰ κάνει ἀπὸ τὴ γεωγραφία τέχνη καὶ πολλοὺς ἄλλους. "Αν συγκρίνουμε δμως αὐτὰ μὲ τὰ περασμένα, είναι ἐλάχιστα. Είναι νέα ἀχόμη ἡ παοάδοση της σοβιετικης κουλτούρας, νέος καὶ ὁ συγγραφέας ποὺ μπηκε μόλις πρὸ λίγο στη λογοτεχνία, ποὺ δὲ σπούδασε ἀρχετά, ποὺ δὲν εἶχε άρκετὸ καιρὸ νὰ διαβάσει, ὁ αὐτοδίδακτος, ποὺ σχεδὸν πάντα περιορίζεται σὲ μιὰ μονάχα γλῶσσα, γιατὶ τὶς περισσότερες φορὲς δὲν ξέρει παρά μονάχα τη μητρική του.

Όταν τελευταία στή λογοτεχνική ἐφημερίδα δημοσιεύτηκε τὸ γράμμα τοῦ συντρόφου Καφτάνοβ, ποὺ μᾶς κατηγοροῦσε πὰς βιβλία γιὰ τοὺς φοιτητές, γιὰ τὸν τῦπο τοῦ σοβιετικοῦ φοιτητή δὲν ὑπάρχουν, πὰς δὲν ἔχουμε γράψει τίποτα γιὰ τὴ ζωὴ τῶν ᾿Ανωτάτων σχολῶν, πολλοὶ ἀπὸ μᾶς ἔνιωσαν τὸ μεγάλο δίπιο αὐτῆς τῆς μομφῆς. Ἔνα μέρος, βέβαια, τῆς «σχετικιᾶς ἀλήθειας» μποροῦμε νὰ τὸ φορτώσουμε καὶ στοὺς ὤμους τῆς σύνταξης τῶν ἔντύπων, ποὺ ποτὲ δὲν φρόντισαν νὰ παρακινήσουν τὸ ἐνδιαφέρον τῶν συγγραφέων γιὰ τὴ σοβιετική

έπιστήμη καὶ τὰ προβλήματα τῶν σοβιτικῶν σχολῶν.

Αλλά δὲν μπορούμε νὰ παραδεχτούμε μὲ κανένα τρόπο πὸς ἡ λογοτεχνία μας είναι ἀσύνδετη μὲ τὴν ἐπιστήμη. Αντίθετα, ἡ διάκρισή της ἀπ' τὴν σύγχρονη ἀστικὴ λογοτεχνία, ὅλη ἡ δύναμη κ' ἰδιομορφία της (π.χ. «Τὸ φῶς τῆς ἡμέρας τὸ Σάββατο» τοῦ Πρίστλεϊ είναι ἀσύγκριτα πιὸ ἀδύναμο ἀπὸ ὁποιοδήποτε «παραγωγικό» μας μυθιστόρημα μ' ὅλο ποὺ καλλιτεχνικὰ μπορεῖ νάναι ψηλώτερά του) είναι ἀκριβῶς ἡ βαθειά, ἡ βαθύτατη σύνδεση τῆς σοβιετικῆς λογοτεχνίας μὲ τὴν ἐπιστήμη, τὴν πιὸ προοδευτικὴ τὴν πιὸ νέα ἐπιστήμη τοῦ σήμερα, μὲ τὸν μαρξισμό. Βασικὸ φταίξιμο τῶν κριτικῶν μας νομίζω τὴν ἀδυναμία τους νὰ καταλάβουν ποῦ καὶ πῶς ἀντανακλᾶται ὁ σύνδεσμος αὐτὸς στὴν Τέχνη μας. Λὖτοί, ζητοῦν τὸν μαρξισμὸ μὲ τὸν τυφλοσύρτη καὶ δὲ νιώθουν τὰ βάθη ἐκεἴνα τῆς μεταμόρφωσής του

στή λογοτεχνία, πού θὰ μποροῦσαν νὰ κάνουν τὴν κριτική δμιλία γιὰ την τέχνη μας βαθύτερη και να την μεταφέρουν στα μεγαλύτερα φιλοσοφικά ΰψη. Έξηγῶ τὴ σκέψη μου μ' ενα παράδειγμα. Πρίν ἀπὸ λίγο, πρωτάκουσα τὴ μεγαλοφυᾶ ὄπερα τοῦ Τάνιεβ «´Η 'Ορέστεια». Τὸ σενάριό της τόγραψε ὁ ποιητής Βέρνκστερν, πάνω στὸ δράμα τοῦ Αίσχύλου κι ἀνεβάστηκε σὲ περιορισμένο χῶρο, στὴν σάλα τοῦ σπιτιοῦ τοῦ σοφοῦ. Εἴδαμε τὴν αὐστηρή, σχεδὸν ἄδεια σκηνή, μὲ τὶς λιτὲς σκηνογραφίες τοῦ ζωγράφου Φαβόρσκη: τὸ σχημα μιᾶς ελληνικής στοᾶς, σχημα πολώνας, σχημα ἀετώματος, που μόλις το άγγιζε ο μέανδρος. Αὐτὸ ἦταν ὅλο. Οἱ ἄνδρες ἔπαιζαν μὲ μαῦρα κουπούμια, οἱ γυναῖκες φόρεσαν μεταξωτούς χιτώνες, αλλά δὲν μποροῦμε νὰ ποῦμε πὼς ἔπαιζαν. Ἡ δράση τους ἐκδηλώνονταν σὲ τραγοῦδι, συνοδευμένο μὲ τὴ σχεδὸν δαιμονικὴ ἄπὸ τὴ δύναμη καὶ τὸ πάθος μουσικὴ τοῦ πιάνου, τῆς ἐξαιρετικὰ προικισμένης πιανίστας Γιούντινα. Οἱ ἡθοποιοὶ δὲν είγαν ούτε κοθόονους, ούτε τὶς μάσκες τοῦ ἀρχαίου ελληνικοῦ θεάτρου. \*Ο χορὸς ήταν λιγοστός. "Αναγκαστήκαμε ν" ἀρκεστούμε στὶς "Ερουνίες, πού σύμφωνα μὲ τὴ σκέψη τοῦ συγγραφέα θἄπρεπε νὰ καταδιώκουν τὸν "Ορέστη πάνω στη σκηνή. Δεν ὑπῆρχε οὔτε μακιγιάζ. Κι ὅμως ἡ μεγαλοφυΐα τῆς μουσικῆς, ἡ καθαρότητα καὶ ἡ διαύγεια τοῦ λόγου, ἡ έξαιρετική καθοδήγηση τοῦ θεάματος, μᾶς μετάφεραν ἀμέσως στὴν ἀρχαία 'Ελλάδα, στὸν κόσμο τὸν ξένο γιὰ μᾶς, τὸν τρομερὸ γιὰ μᾶς, τὸν συνταρακτικό μὲ τὴν ἀποκοτιὰ καὶ τὸ ἀκατάλυπτο τῶν ἡθικῶν του κανόνων. Καθόμαστε στη σάλα με καταπληχτικά τρομερή σιγή φοβούμαστε νὰ κουνηθοῦμε. Ζοῦσε μονάχα ἡ μουσική. Τόσο μεγάλη ἦταν ή γοητεία αὐτοῦ τοῦ ξένου, τοῦ τρομεροῦ χόσμου, ὅπου βασίλευε μονάχα ή μοίοα, «ή αμετάτοεπτη θέληση τῆς μοίοας», σάμπως νὰ μὴν φταίει κανένας σ' αὐτὸν τὸν κόσμο. Δὲν ξέρει κανένας πῶς ἦρθε τὸ ἔγκλημα στη γῆ, ὅλα κινᾶν πάνω στη σιδερένια λογική τῆς θεᾶς ἀνάγκης, τῆς θεᾶς τῆς τυφλῆς ἀναγκαιότητας...Ξαφνικά, στὸ αὐστηρὸ έλληνικό οίκοδόμημα τῆς ἀμίληκτης καὶ τυφλῆς ἀναγκαιότητας χύθηκε στὸ τέλος ή λαμπρή μουσική τοῦ ἀτομικοῦ, τοῦ φυχικοῦ ἐλέους, ή φωτεινή ἀποθέωση τοῦ έξαγνισμοῦ καὶ τῆς συγνώμης. "Αντὶ τῆς ἀφχαιότατης, τῆς κλασικῆς Ἰδέας τῆς τυφλῆς «ἀναγκαιότητας», ξεπήδησε ή παληά ἀτομιστική χριστιανική ίδέα τοῦ «ἐξαγνισμοῦ καὶ τῆς συγνώμης». Ἡ ἐντύπωση τῆς διαφορᾶς τῶν δυὸ κόσμων, ήταν τόσο δυνατή, ποὺἄθελα ἄνάγκαζαν τὸ θεατή νὰ νιώσει το τελικό βάθος τῆς τέχνης, τὸ βάθος ἐκεῖνο ὅπου ἡ τέχνη ἀντακλᾶ τὴ σχέση τοῦ ἀνθρώπου πρὸς την πορεία της Ιστορίας. ή τέχνη απαραίτητα κλείνει μέσα της την διαλεκτική τῶν μεγάλων ζωτικῶν συγκοούσεων ἀνάμεσα στὸ ἀτομικὸ καὶ καὶ τὸ γενικό ποὺ βοίσκουν τὴ λύση τους σὲ συσχετισμὸ μὲ τὴν ἔξάρτηση του ανθοώπου από την Ιστορία. Μοιοολατρεία, ή πίστη στό τυφλό πεπρωμένο ήταν ή σχέση τοῦ ἀρχαίου ἀνθρώπου. Ἡ ἐλπίδα τῆς συγνώμης καὶ τῆς ἀνταπόδοσης μεσ' ἀπὸ τὴν κατανόηση τῆς θυσίας, ήταν ή σχέση τοῦ χριστιανισμοῦ. Ίστορικά, ή ίδέα τοῦ τυφλοῦ πεπρωμένου, όπως κι ή ιδέα της έξαγνιστικής θυσίας και της σωτηρίας, έγινε τρομερό ταξικό ὄργανο στα χέρια των λίγων για την καταπίεση τοῦ πλή θους. Έγινε εμπόδιο για την ανάπτυξη της ανθρωπότητας που μοχθεί. "Όταν ή αθλαία έκλεισε, βρεθήκαμε στήν τρίτη πραγματικότη

τα, στὸν κόσμο μας, στὸν σοβιετικὸ κόσμο τῆς νέας σχέσης τοῦ ἀνθρώπου πρὸς την πορεία της ίστορίας, τοῦ ὑποκειμένου πρὸς τὸ ἀντικείμενο. "Οξυμένα μὲ τὴν ἄληθινή τέχνη, τὸ ἐσωτερικό μας μάτι, τὸ ἐσωτερικό μας αὐτί, δὲν μπόρεσαν νὰ μὴ νιώσουν μὲ τὸ νέο τρόπο, με νέα δξύτητα την διάχριση τοῦ κόσμου μας ἀπὸ τὸν χθεσινὸ κόσμο. Καὶ μερικοὶ ἀπὸ μᾶς ἄθελα σκέφτηκαν. Γιατὶ ἐμεῖς οἱ σοβιετικοὶ καλλιτέχνες, οἱ ἄνθοωποι τῶν νέων ἦθικῶν κανόνων, τῆς νέας σοσιαλιστικής ἐποχής, δὲν ξέρουμε ἀκόμα, δὲν μποροῦμε ἀκόμα ν' ἀντικατοπρίμε στην τέχνη μὲ τέτοια δύναμη καὶ βάθος τὸν νέο θαυμάσιο κόσμο μας—τὸν κόσμο τῶν σχέσεων μας μὲ τὴν πορεία τῆς ἱστορίας! 'Η σχέση αὐτὴ μᾶς εἶναι πιὰ φανερή εἶναι τόσο ὑψηλή, εἶναι τόσο φανεφή, που μᾶς προκαλει ή ίδια την τέχνη! δεν έχουμε τη Θεά ανάγκη, ἔχουμε βγεῖ ἀπ² τὸν κύκλο τῶν Χριστιανικῶν ἰδεωδῶν τῆς ἐξιλαστήριας, θυσίας καὶ τῆς συγνώμης. Σὲ μᾶς βασιλεύει ἡ φωτεινὴ ίδέα «τῆς ἐπίγνωσης της έλευθερίας από την αναγκαιότητα» που έλευθερώνει τον άνθοωπο καὶ τὸν κάνει κυρίαρχο τῆς μοίρας του. "Όταν στοχάστηκα τη σχέση μας πρός το ιστορικό γίγνεσθαι, ξεχωριστά άπ' τις περασμένες ἐποχές, τὴν ἄρχαία καὶ τὴν χριστιανική, ἀμέοως μὲ ἄλλα μάτια κοίταξα καὶ τὰ νεαρὰ σοβιετικά μας βιβλία. Τί ἔγινε πραγματικὰ μετὰ την επανάσταση; "Ολο τὸ κοινωνικό μας είναι διαποτίστηκε πλούσια ἀπὸ τὴν ἐπιστήμη, τὴ νέα ἐπιστήμη, τὸν μαρξισμό, ποὺ μπόρεσε νὰ ξεδιαλύνει τους νόμους που κυβερνούνε την πορεία της Ιστορίας. Η έπιστήμη αὐτὴ διαλύθηκε μέσα στὴν πραγματικότητα μας. Εἴτε μάθαμε τὸν μαρξισμό στὸ βιβλίο εἴτε δὲν τὸν μάθαμε, αὐτὸς διαπότισε τη ζωή μας κ' ή άντανάκλαση της ζωης αυτης βρίσκεται στη λογοτεχνία μας. Μποοστά στην επιστήμη του μαρξισμού, τη νέαν επιστήμη της ἔποχῆς μας ή σοβιετική λογοτεχνία ἄπλωσε διάπλατα τὶς σελίδες της μ° όλο που οι ίδιοι οι συγγραφείς, ίσως νὰ μὴ τὸ φαντάστηκαν ἢ νὰ μὴν τὸ κατάλαβαν καθαρά. Έχουμε δεχτεί ὅταν σκεφτόμαστε τὸν μαρξισμό στη λογοτεχνία, να τὸν συνδέουμε υποχρεωτικά μὲ τὰ ἐγχειρίδια τῆς πολιτικῆς οἰκονομίας. Μ' ἄν ἕνας συγγραφέας ἔμαθε ἀπ' ἔξω καὶ ξέρει νὰ συζητάει γιὰ τὴν ἄρχικὴ συσσώρευση κεφαλαίων, γιὰ τὴν άποξένωση τῶν ἀποξενωτῶν, γιὰ τὶς κρίσεις, γιὰ τὴν παραγωγή καὶ την κατανάλωση, γιὰ τὸν κύκλο τοῦ κεφαλαίου, γιὰ τὸ ἔμπόρευμα καὶ την υπεραξία, αυτό σημαίνει νάναι κανένας μαρξιστής, αυτό σημαίνει δτι έκανε δική του την επιστήμη τοῦ μαρξισμοῦ. Αλλά οὔτε στην πρακτική της ανοικοδόμησης, ούτε στην έφαρμογή της Τέχνης αὐτὸς δ παπαγαλισμός δὲ θάξιζε μιὰ πεντάρα, ἐὰν ὁ οἰκοδόμος καὶ ὁ καλλιτέχνης δεν γινόταν κύριος τοῦ πνεύματος τοῦ μαρξισμοῦ. Καὶ τὸ πνεῦμα τοῦ μαρξισμοῦ βρίσκεται στη νέα σχέση του πρός την Ιστορία. Στὰ σοβιετικὰ βιβλία ζεῖ κι ἀνασαίνει ἔνας ξεχωριστὸς ἄνθρωπος. 'Ο άνθρωπος αὐτὸς ξέρει τί καὶ γιατὶ τὸ κάνει. Παλεύει μὲ τὰ ἐμπόδια ξέροντας γιατί παλεύει. Σε μᾶς εμφανίστηκε ενα ιδιαίτερο συμπλήρωτῆς λέξης «πρέπει». Εκμηδενίστηκε ή δύναμη τοῦ τυχαίου στὶς ὑποθέσεις των σοβιετικών βιβλίων. Ἡ εὐρωπαϊκὴ «ὑπόθεση» βασίζει μέχρι καὶ τώρα τὸ μεγαλείτερό της ἐνδιαφέρον στὸ τυχαῖο στὸ ἀπρόβλεπτο, στὸ ἀνακάτωμα τῆς μοίρας, στὸ γεγονὸς ὅτι τὰ παιδικὰ Βιβλία ἀρχίζουν ἀπ' τη λέξη «αἴφνης». Αντίθετα έμεῖς στη νεαρή σοβιετική λογο-

τεχνία φωτίζουμε τὸ πεδίο τῆς δράσης τῶν ἀνθρώπων σὲ πολλή μακρινη ἀπόσταση, ὅπως μέσα σ' ἔνα φωτεινὸ κύκλο ἀπὸ μιὰ ψηλά κρεμασμένη λάμπα, ποὺ ἀφήνει γιὰ τὸν ἄνθρωπο πολὺ μεγαλείτερο μέρος γιὰ ἔκλογὴ τῆς γραμμῆς τῆς συμπεριφορᾶς του. Σύγχρονα τὸ ἴδιο γεγονὸς ἀφήνει πολὺ λιγότερο μέρος γιὰ τὸ ἀπρόοπτο ἢ τὸ τυχαῖο τῆς εκλογής αὐτής, ἀπ' έδῶ βγαίνει ἡ ἀντανάκλαση τῆς προβληματικής τῆς ἐπιστήμης στὰ βιβλία μας. "Όσο λίγο καὶ νὰ ὑπάρχει, πάντοτε υπάρχει. Στὰ πρώϊμα μυθιστορήματα γιὰ τὰ κολχὸζ «Τὰ κούτσουρα» «Τὸ ξεχέρσωμα» και τὰ ἄλλα, ὁ ἀναγνώστης θὰ βρεῖ ἐπεισόδια καὶ σελίδες ἀφιερωμένες στη σύγχρονή μας ἀγροτοχνική. Τὰ ἐπεισόδια αὐτὰ—συνεδριάσεις στὸ Κρεμλῖνο, συγκεντρώσεις στὴν Τιμιριέζεφσκα γίνωνται έτσι, που δ συγγραφέας μαζί με τον ήρωα συμμετέχουν στον άγώνα γιὰ κάθε τι τὸ προοδευτικό στην επιστήμη μας, τὸ νέο σ' αὐτήν, ενάντια οὲ κείνους ποὺ εμποδίζουν τὸ μπάσιμο στὴ νέα ζωή. Ἡ ψυγολογία τοῦ σαμποτέρ, ἀρχίζει νὰ ξεκαθαρίζει στη λογοτεχνία μας σὰν ψυχολογία ένὸς ἀνθρώπου ἀνίκανου νὰ παραδεχτεῖ τὴν ἀναγκαιότητα τῆς ἱστορίας καὶ νὰ ἐλευθερωθεῖ μὲ τὴν κατανόηση καὶ τὸ χώνεμά της. Αὐτός, έξ αἰτίας τῆς παληᾶς του σχέσης πρὸς τὴν πορεία της ίστορίας, μὲ τὴ δύναμη τοῦ αἰσθήματος τῆς σοβιετικης μας πραγματικότητας, σὰν καταπίεση; τοῦ ἐγώ του, μισεῖ τὴν νέα τεχνική, την κίνηση πρός τὰ ἐμπρός, ποὺ μᾶς Ισχυροποιεί, καὶ τείνει πρὸς την παληά τεχνική, πρὸς τὴν παληά ζωή. Στὸ μυθιστόρημα τοῦ Λεόφοβ, « Ἡ έκατοντάδα», συναντιόμαστε μὲ τὴν ἄρνηση τῆς ἐπιστήμης καὶ τοῦ πολιτισμού στὸν ἄνθρωπο που γίνεται σαμποτέρ. Ο ἄνθρωπος αὐτὸς θέλει έσωτερικότητα, θέλει την τυχαιότητα των στοιχείων, θέτει τά ποεσβεία τιμής τής φύσης, πάνω ἀπ' τὸν πολιτισμό, τής πίστης πανω απ' την επιστήμη η δπως λέγει δ ίδιος θέλει «θέσιν». Γιαυτόν ή «θέσις» είναι «ὁ παρθένος κόσμος» στὸ ἄγριο δάσος, ή σκοτεινιά, τὸ ποτάμι ποὺ τρέχει πρὸς τὸ ἄγνωστο, οἱ κοιμισμένοι ἄνθρωποι, οἱ συνήθειες τῶν παπούδων μας, δηλαδή, μἄλλα λόγια, ὅλο ἐκεῖνο τὸ ἔμφοβο σκοτάδι της ζωης, απ' τὸ ὁποῖο μ' εὐχαρίστηση απελευθερώνεται κι αὐτὸς ὁ κοιμισμένος ἄνθοωπος ᾶν ἔχει μείνει ἀκόμα κανένας τέτοιος πουθενά. Στὸ «Τσιμέντο» καὶ στὴν « Ενέργεια» τοῦ Γκλάντκοβ, στὸ μυθιστόρημα τοῦ Κατάγιεβ «Χρόνος— Εμπρός!» στὰ δυὸ μυθιστορήματα τοῦ Κοίμοβ «Μηχανική» καὶ «Τάνκες - ντεςμπέντ» καὶ σ° άλλα βιβλία μας, οι ταξικοί έχθροι σκεπάζονται με μιὰ ταμπέλα ἐπιστήμης γιὰ νὰ ἐμποδίσουν μὲ μεγαλείτερη ἄνεση καὶ πιὸ εὔχολα τὴν πραγματική, την προοδευτική επιστήμη, να στερρεώσει το μισητό γιαθτούς σοβιετικό καθεστώς.

Μὰ ἡ ἰδέα τῆς νέας ἐποχικῆς σχέσης πρὸς τὸ Ιστορικὸ γίγνεσθαι, είναι πολὺ πιὸ βαθειὰ ἀπ' ὅ,τι προφτάσαμε νὰ τὴ ζωγραφίσουμε στὸ πρῶτο στάδιο τῆς λογοτεχνίας μας. Ἡ ἐπεξεργασία τῆς ἰδέας αὐτῆς, θὰ ἐμβαθύνει ἄπειρα τὸν ψυχολογικὸ κόσμο τοῦ σοβιετικοῦ βιβλίου, γιατὶ οἱ ρήξεις κ' οἱ συγκρούσεις ποὺ προκύπτουν στὸν κόσμο τῆς ἰδέας αὐτῆς, σὲ βάθος καὶ σὲ δύναμη ὅχι μονάχα δὲν ὑστεροῦν ἀλλὰ καὶ ξεπερνοῦν τὶς συγκρούσεις καὶ τὶς ρήξεις τῶν περασμένων αἰώνων. Αὐτοὶ οἱ φαουστικοὶ καὶ προμηθεϊκοὶ ψυχικοὶ κόσμοι, αὐτὰ τὰ αἰσθήματα κ' οἱ πόνοι, θέλουν γιὰ νὰ τὰ σηκώσει κανείς, ῆρωες τοῦ

Σαίξπης. Μόλις, μόλις, ἔχουμε σημειώσει μιὰ πρόσβαση σ' αὐτούς, σὲ μερικά απ' τὰ μυθιστορήματά μας ποὺ είναι ἀφιερωμένα στὴ σύγκρουση τῆς ἀντικειμενικῆς καὶ ὑποκειμενικῆς ἀλήθειας, στὴν κομματικὴ συνείδηση. Ή αντικειμενική αλήθεια μας έγινε προσιτή, γιατί ὁ μαρξισμός μας έδωσε στα χέρια το κλειδί της κατανόησης των νόμων της κοινωνικής ανάπτυξης. 'Η υποκειμενική αλήθεια βόσκει μέσα μας μ' δλα τὰ τεράστια ψυχολογικὰ μπαράζια, κληρονομικὰ τῶν περασμένων. ή σύγκοουση ἀνάμεσα στην ἐπίγνωση ποῦ πάει ὁ κόσμος καὶ την άτομική προσωπική αἴσθηση, έγγύτητας άπ' έκει που ξεκινάει, ανάμεσα σ' έκεινο πού ζει στή συνείδηση σαν ενα λογικό «θ έλ ω» σκληοό, σκηθοωπό, εντατικό, που βαδίζει στη γραμμή της μεγαλείτερης αντίστασης καὶ ἐκεῖνο ποὺ ζεῖ στὴν αἴσθησή μας, στὴν ὄφεξη, σὰν ψυχολογικὸ «θὰ ἐπιθυμοῦσα» ἐνστικτῶδες, ἐπιπόλαιο, εὔκολο, ποὺ πηγαίνει πάνω στὴ γραμμὴ τῆς ἐλάχιστης ἀντίστασης—αὐτὴ εἶναι μιὰ ἀπό τὶς πολυάριθμες παραλλαγές τῶν νέων μεγάλων ἐσωτεριχῶν ἀντιθέσεων τῆς διαλεχτικῆς, τῆς τάσης τοῦ νέου ἀνθρώπου, τῶν νέων ἡθικῶν κανόνων, ποὺ βγαίνουν ἀπ° τὴ σχέση μας πρὸς τὴν ἱστορία. Ἡ .ἔξοδος ἀπ' αὐτὲς βρίσκεται στὴν ἐλεύθερη θέληση τοῦ ἀνθρώπου ποὺ κατάχτησε την αναγκαιότητα καὶ έγινε χάρη στην κατανόηση αὐτή κυρίαρχός της. Ο ἀπελπιστικός φαταλισμός τοῦ «Peau de Chagrin» τοῦ Μπαλζάκ, γι' αὐτὸ τὸ λόγο, μᾶς είναι μακρινός, ὅχι λιγώτερο ἀπ' την «'Ορέστεια» τοῦ Αἰσχύλου. 'Ο ἄνθρωπος ὑπερασπίζεται μὲ τὸ «ὑποκείμενό» του από τὸ αντικείμενο, αντιλαμβάνεται θαυμάσια στην ψυχή του, την αντικειμενική ψευτιά της υποκειμενικης του αλήθειας καί πόσο μεγάλη είναι ή ομορφιά κ° ή δύναμη στὸν μεγάλο σοβιετικὸ ἄνθοωπο ποὺ ξέρει πάντα νὰ βλέπει τὸ ἄντικείμενο ποὺ όδηγεῖ καὶ κατευθύνει στὸ δρόμο αὐτό, τοὺς ἄλλους. Ἡ λογοτεχνία μας ἔχει νὰ λύσει αὐτὲς τὶς γενικὲς ἀντιθέσεις μέσα στὶς ζωντανὲς καὶ συγκεκριμμένες συνθηκες τοῦ σοβιετικοῦ θέματος. Τοῦ θέματος της ἀνοικοδόμησης τοῦ νέου πόσμου. Κι' ἐδῶ ἡ ἐπιστήμη, ἡ γνώση τῶν προβλημάτων τῆς επιστήμης, ή δυνατότητα νὰ χοησιμοποιήσει τὶς πρωτοπόρες επαναστατικές ανακαλύψεις της έπιστήμης, γίνεται μια απαραίτητη βοήθεια γιὰ τὴν τέχνη μας, ποὺ χωρὶς αὐτή, ἐμεῖς οἱ σοβιετικοὶ συγγραφεῖς, πού θέλουμε βαθειά καὶ λεπτομεριακά νά μελετήσουμε την πραγματικότητά μας, δεν μπορούμε να προγωρήσουμε.

Μ. ΣΑΓΚΙΝΙΑΝ

#### ΑΠΟ ΜΗΝΑ ΣΕ ΜΗΝΑ

# 25<sup>H</sup> M A P T I O Y

ΤΟ «ΕΙΚΟΣΙΕΝΑ» ἔλαμψε κι' ἔσβυσε σὰν ἀστραπή! «ΑΓΩΝΑ» άνεξαρτησίας καί λευτεριάς τ' ἀποκάλεσε τὸ "Εθνος, «ΕΠΑΝΑΣΤΑΣΗ» καὶ «ΞΑΝΑΓΕΝΝΗΜΟ» κιὶ ἀλήθεια, ήταν ὅλα τοῦτα μαζί, ὁ ἀνοιξιάτικος αὐτός λουλουδισμός ποὺ κάλιψε μονομιᾶς τό χάσμα πέντε—σωστότερα θὰ λέγαμε εἴκοσι—αίών τον. Διαβόζοντας κανείς τὰ ἔγγραφα του, μένει κατάπληχτος μέ τον ωψηλό βαθμό συν είδησης, - ἔργο μακρόχρονου διαφωτισμού και προετοιμασίας ψυχικής,—καί κατόπ. με την απότομη βία που ή φιλελεύθερη τούτη όρμη άντισκόβεται, κατακυνηγιέται και στο τέλος προδίδεται άπο την άντίδραση, γιὰ νὰ φθάσει τούτη στο συνηθισμένο της τροπάρι: «περί πνευματικής άνωριμότητας γι αὐτοδιάθεση καί έλευθερία του λαού». "Ετσι, το έθνικο μας «είκοσιένα», καταντά άκατανόητο ἕξω άπ΄ τὸ στοῖβο τῆς διεθνοῦς σύγκρουσης τῆς έπανάστασης με τήν άντεπανάσταση, που το φωτίζει και του προσδίδει το δραματικό χαρακτήρα, που έχουν καὶ τὰ γεγονότα τής τελευταίας δεκαετίας, ή τεράστια πεῖρα ποὺ κατέχουμε πιὰ ἀπ' αὐτά. μᾶς τὤχει κάνει έντελως οἰκεῖο καὶ προσιτό, φέρνοντάς το, θαρρεῖς, όλόκληρο μέσα στη ζωή μας, μ' όλο που ένα και πάνω αιώνα τώρα, ή πολιτική καὶ πνευματική ἀντίδραση ἕκαναν τὸ πᾶν γιὸ νὰ μᾶς τὸ ἀποξενώσουν καὶ τ' ἀπομακρύνουν' πιὸ πέρα κι άπ αὐτούς τούς «εὐκλεεῖς» χρόνους τοῦ «Θεμιστοκλή» καὶ «[]ερικλέα», Τὸ «εἰκοσιένα» ἤταν πολὺ ζεστό ἀκόμα, πολύ διδαγτικό, είχε καυστικούς τούς ελέγχους. "Επειτα είναι κε' έπικίνδυνο στή ζωή ένὸς ἔθνους, νὰ καθοδηγεῖται ἀπὸ ἔναν «ἀγώνα» καὶ μιὰν «ἐπανάσταση». 'Εδῶ καταντᾶ «ὔποπτος» γιὰ τὴν έλευθεροφροσύνη του κι ὁ έθνικός μας ΰμνος. Δε μιλοῦν ἔτσι ἀπερίφραστα γιά σκοινί στό σπίτι τοῦ κρεμασμένου. Κι' ὅμως τί διαφωτιστικές ἀντιστοιχίες που ξεπηδούν ἀπ' τὴν σατανική ίδίως προσπάθεια τῆς ἀντίδρασης γιὰ ἀντιστροφή τῶν ήθικῶν ἄξιῶν μέ τὸν ἴδιο πάντοτε διαβ:λικό σκοπό, τὸ σκότωμα τής πίστης τοῦ ἀγωνιζόμενου λαοῦ, τί σπαρταριστές όμοιότητες με τούς «προσκυνημένους» στην έξουσία καὶ τοὺς «Κολοκοτρώνιδες» στὴ φυλακή, σὰ νὰ λέμε σήμερα τοὺς «δοσίλογους» έξω καὶ στή φυλακή τούς άγωνιστές τῆς Έθνικῆς 'Αντίστασης, ή για να αναφερθούμε στην διεθνή αντίδραση με την απελευθέρωση των «έγκληματιών του ΠΟΛΕΜΟΥ» και το κλεισιμο στίς φυλακές των «έγκληματιών τής ΕΙΡΗΝΗΣ!» 'Αλλ' ἄς μη έπιρρεαζόμαστε ἀπό τὴν παροδική τούτη ήθική κρίση. 'Ακριβώς μέσα σ' αὐτή καὶ ἴσως έξ αίτίας της, ριζώνει πιὸ βαθειὰ καὶ γιγαντώνεται τὸ δέντρο τῆς ΕΛΕΥΘΕΡΙΑΣ καὶ τῆς ΕΙΡΗΝΗΣ : «Βρύσες άπλώνει τὰ κλαδιὰ τὸ δέντρο στον άγερα. Μή καρτερεῖς έδω πουλί και μήν προσμένεις χλόη. Γιατὶ τὰ Φύλλα ἄν εἶν' πολλά, τὸ κάθε φύλλο πνεθμα». Εἶναι τὸ γραφτό αύτου του τόπου, στή μαύρη καμμένη πέτρα του ἀπό τὰ έρεί. πια, νά βγαίνει τὸ ρόδο.

#### AIZOHTIKA ZHTHMATA

### Γ. ΠΛΕΧΑΝΩΦ: Η ΤΕΧΝΗ ΚΑΙ Η ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΖΩΗ

Μπρός στήν όρμή τοῦ σοσιαλιστιχοῦ ρεαλισμοῦ, οἱ θεωρητικοὶ τοῦ δόγματος «ή Τέχνη γιὰ τὴν Τέχνη», παίρνουν θέσεις φαινομενικά άντικρουόμενες.

Μερικοί, ἐπιδιώχοντας νάποχτήσουν «ἐπαναστατικό» ὕφος, στρατοτολογοῦν στην ύπηρεσία τῆς ἀφηρημένης ζωγραφικής το Μάρξ ή τον "Εγκελς κατά τοῦ Λένιν, τὸ Λένιν κατά τοῦ Στάλιν και τοῦ Ζντάνωφ, τοὺς καλύτερους μαρξιστές συγγραφείς κατά τοῦ μαρξισμού Οί άλλοι πάλι, πιὸ είλικρινείς στίς μεθόδους τους γιατί ἀπευθύνονται σ' ένα διαφορετικό κοινό, ἀναγνωρίζουν την άμεσην άλληλουχία που ύπάρχει ἀνάμεσα στό «χειρόγραφο τοῦ 1844» τοῦ Μάρξ και τὰ σημερινά διδάγματα τοῦ μαρξισμοῦ—λενινισμοῦ, ἀλ. λά δεδαιώνουν άμέσως δει τοῦτος δῶ άς κιμώνς ιεχέ αν ητέθ έσ ιανίε νέδ τήν τέχνη καί, πολύ περισσότερο, δὲ μπορεῖ νὰ τήν καθοδηγήσει. Γιατί, ὅπως όλοι μας ξέρουμε, ή τέχνη είναι «ἀπ' την ουσία της» ανεξάρτητη ἀπ' την πολιτική και ξένη πρός την έργατική τάξη: «Μᾶς σχοτίσατε μὲ τοὺς προλετάριούς σας!» λένε σὲ τελευταία άνάλυση οί κ. κ. Bouret, Cogniat, Cassou...

"Η δημοσίευση τῶν κειμένων τοῦ Γ. Πλεχάνωφ πάνω στην «Τέχνη καὶ την κοινωνική ζωή», τα όποῖα συνοδεύουν οί δύο έξαιρετικές μελέτες τοῦ Jean Frèville, που τὰ τοποθετοῦν πάλι στό ίστορικό τους πλαίσιο, κάνοντάς τα πιο νοητά, είναι ή καλύτερη ἀπάντηση που μπορεί νὰ δοθεί στίς δυὸ αὐτὲς «κριτικές». Πραγματικά, τὰ κείμενα αὐτὰ φανερώνουνε μαζί τὴ συνέχεια καὶ τὴν δρθότητα τῆς μαρξιστικής μεθόδου στην έφαρμογή της πάνω στὰ αἰσθητικά προβλήματα. Γιά τοῦτον το λόγο έχουνε καί μιά ξεχωριστή ἐπικαιρότητα.

"Οπως μᾶς το δείχνει ο Jean Frèville, παρ' όλο πού, ΰστερ' ἀπό τό 1903 ό Πλεχάνωφ δουτήχτηκε όλοένα καί πιό πολύ στό μενσεδικισμό καί στό σοσιαλπατριωτισμό, δέν είχε πάψει νᾶναι πρίν ἀπ' την ἐποχή αὐτή, ἕνας ἀπ' τούς πρώτους είσηγητές του μαρξισμού κι ένας ἀπ' τους πρωτοπόρους τοῦ ἐ-παναστατικοῦ κινήματος στη Ρωσία.

Γιά τοῦτο δ Λένιν ἔλεγε γιαὐτόν τὸ 1921: «Δέν είναι δυνατό να γίνει κανείς άληθινός, συνειδητός χομμουνιστής αν δέν μελετήσει... όλα όσα έγραψε ό Πλεχάνωφ πάνω στή φιλοσοφία, γιατί εΐναι ό,τι καλύτερο ύπάρχει στη διεθνή φιλολογία του Μαρξισμού.

Τον ίδιο ρόλο τοῦ πρωτοπόρου, έ. παιξε ό Πλεχάνωφ δάζοντας τὰ θεμέλια μιᾶς ἐπιστημονικῆς αἰσθητικῆς. γιατί αν βρίσκουμε βέβαια στη Μάρξ καί στὸν "Εγκελς ἕνα πλῆθος μεγαλοφυεῖς ἀπόψεις πάνω στη λογοτεχνία και την τέχνη, δμως οι έκθέσεις αθτές είναι σχεδόν πάντα ἀποσπαρματικές έπειδή οἱ συγγραφεῖς τους δέν εἶχαν τόν καιρό να έφαρμό τουν συστηματικά πάνω σ' αὐτὰ τὰ ζητήματα, τὴ μέθοδο πού ἀνακάλυψαν οἱ ἴδιοι. Τη συστηματική τούτην έφαρμογή, πρῶτος ὁ Πλεχάνωφ την επεχείρησε.

Σίγουρα, δέν ἀπαντᾶμε σαυτόν κανένα δογματικόν απολογισμό, κι' όμως ή ύλιστική ἀντίληψη τῆς τέχνης προκύπτει με πολύ άκριδη τρόπο άπ' τίς άπειράριθμες πολεμικές του κατά τῶν

άστῶν θεωρητικῶν.

Ψιλοχοσχινίζει όλες τὶς ίδεαλιστικὸς ἐξηγήσεις τῆς τέχνης: Τὴν ἑξή-γηση τὴς «'Απόλυτης Ίδέας», τῆς άτομικής ίδιοφυίας, τής κοινωνικής ψυχολογίας, τής φυλής, τής γεωγραφι-κής θέσης, τῶν «αίωνίων ίδιοτήτων τής άνθρώπινης φύσης» κ.τ.ρ., κ.τ.ρ.., Κάθε τι ποὺ ἀκόμα σήμερα ἀποτελεῖ τήν κυριώτερην ούσία της επίσημης διδασχαλίας, είχε διαλυθεί πρίν ἀπό μισόν αίωνα ἀπό τούτον δω τόν Πλεχάνωφ πού τὰ διδλία οὕτε τὸν ἀναφέρουν!

Ανασκευάζοντας αὐτὲς τὶς ἀπάτες, ό Πλεχάνωφ δροντοφωνάζει ότι ή μονη διώσιμη αισθητική είναι έκείνη που στηρίζεται στὸν ἱστορικό ὁλισμό!

«΄Η λογοτεχνία κι ή τέχνη—μας λέει-είναι ο καθρέφτης τής κοινωνιχ $\tilde{\eta}$ ς ζω $\tilde{\eta}$ ς» (σελ. 265),  $\tilde{\eta}$  ἀντιχειμενιχή τους δάση δρίσκεται, σὲ τελευταία ἀνάλυση, στην κατάσταση τῶν παραγωγικών δυνάμεων καί τῶν σχέσεων τῆς παραγωγῆς.

"Ομως ή ἐπίδραση αὐτή δὲν είναι οὕτε ἄμεση, οὕτε μηχανική πραγματοποιείται ανάμεσα από μιά σειρά «ένδιαμέσων καταστάσεων» που καθορίζονται ἀπ' αὐτὴν (κοινωνικό καὶ πολιτικό καθεστώς, κοινωνική ψυχολογία, ίδεολογίες) και μέναν άμοιδατο τρόπο. ή τέχνη ἐπιδρᾶ στήν οἰκονομική καί κοινωνική της βάση για να ἐπιταχύνει ἢ νὰ καθυστερήσει τὴν ἀνάπτυξή της. "Ομως ή δάση αὐτή, σὲ τελευταία άνάλυση, δέν παύει γάποτελεῖ τὸ αποφασιστικό στοιχειο. Κι έτσι ό Jean Freville, συνοψίζοντας τὸ δίδαγμα τοῦ Πλεχάνωφ, γράφει: «Ποτὲ δὲ θά καταλάδουμε τη φιλοσοφία, τη λογοτεχνία, την τέχνη ένὸς δρισμένου λαοῦ, σὲ μιὰν όρισμένην ἐποχή, ἄν δὲν έξετάσουμε δαθιά την ψυχολογία τῶν τάξεων και την πάλη τῶν τάξεων(σελ.70)

Τή μέθοδο αὐτή τῆς ματεριαλιστικῆς έρμηνείας, δοκιμάζει ὁ Πλεχάνως μὲ μιὰ πειστικήν ἀποτελεσματικότητα σὲ πολλές του μελέτες, ίδιαίτερα περιεχτικές, πάνω στήν ἱστορία τῆς λογοτεχνίας καὶ τῆς τέχνης, "Ας θυμηθοθελόγου χάρη τὶ λέει γιὰ τὴ γαλλική ζωγραχική τοῦ 18ου αίῶνα, (σελ, 181—188).

\* \*

Μέ τή μελέτη τούτη κι άλλες πολλές, ὁ Πλεχάνωφ δίνει μιὰ πραχτική ή απόδειξη γιὰ τὴν ὁρθότητα τῆς μαρξιστικής ἀντίληψης γιὰ τὴν τέχνη. Ό κ. Cassou είναι για γέλια ὅταν ρωτάει «εἰρωνικὰ» ἄν ὁ Ronsard ϶γραφε «γιὰ τὴν προλεταριακή τάξη τοῦ ΧVΙ αἰῶνα» (sìc). "Ομως, ἀν στὴν ἐποχή τῆς πάλης τῶν τπέξεων, κάθε τέχνη εἰναι σύγχρονα ἔνα προϊόν καὶ ἔνα ὅργανο αὐτής τῆς πάλης, τί πρέπει νὰ σκεφτοῦμε γιὰ τή θεωρία «τῆς τέχνης γιὰ τἡν τέχνη:».

Σαύτο το έρωτημα ο Πλεγάνως άπαντάει τοποθετώντας ίστορικά καί κοινωνικά την ίδια τούτη τη θεωρία: ή τάση πρός τό δόγμα «ή τέχνη γιά την τέχνη. - μάς λέει. - γεννιέται καί στερεώνεται έκει όπου υπάργει μιά διαφωνία χωρίς διέξοδο άνάμεσα στούς καλλιτέχνες καί«στόν κοινωνικό τους περίγυρο» (σελ. 117). Όμως ή δι· αφωνία τούτη μπορεί νὰ πάρει πολύ διαφορετικές σημασίες, ανάλογα μέ τον κοινωνικό περίγυρο για τον όπολο πρόκειται: γιαύτο το λόγο το δόγμα «ή τέχνη για την τέχνη» δὲν ἔχει τὸ ἴδιο νότηια στο τέλος του ΧΙΧ αίωνα καί στήν άρχή του.

Σξναν Πούσκιν, ή τάση τούτη έχφράζει την ἄρνησή του νάφεθεί νά στρατολογηθεί στην ύπηρεσία της τσαρικής αὐτοκρατορίας. Τὸ ἴδιο, στοὺς γάλλους ρωμαντικούς, στούς ρεαλίστες σάν τον Flaubert, εκφράζει μια έντονη διαμιρτυρία κατά του κονφορμισμού καί κατά τῆς μηδαμινότητας τῆς ἀστικῆς κοινωνίας. Τη στιγμή όπου τό êπαναστατικό κίνημα τοῦ πρελεταριάτου δρίσκεται απόμα τχεδόν στά σπάργανα, ύπάρχει ήδη ή διαφωνία άνάμεσα στόν ὰστό καλλιτέχνη καί στόν ὰστικό κοινωνικό του περίγυρο, κ' ή άνταρσία τούτη δίνει στό έργο μιά δρισμένη αίσθητικήν άξία: γιαυτό, σημειώνει ό Πλεγάνωφ, «Ἡ κορία Bovary» είναι άπειρες φορές καλύτερη άπό τον «γαμπρό τοῦ κ. Poirier... την ἀπολογία αθτή τῆς «καθεστικυΐας τάξης».

Όμως, παρ' όλ' αθτά, τό δόγμα «ή τέχνη για την τέχνη» εκλείνε από τότε μέσα του άντιδραστικά σπέρματα, γιατί οί πρόμαχοί του, άπριδώς έπειδή Ισχυρίζονται ότι είχαν ύψωθεί πάν' από την πάλη των τάξεων, «δέν ξεσηχώθηκαν καθόλου κατά τῶν κοινωνικῶν σχέσεων πού στάθχηαν άφορμή νά γεννηθεί κάθε τι «άιτικό» και δέν έπαψαν νάναι προσχολλημένοι στήν «άστιαή» νοοτροπία (σελ. 117). Κι αθτά άκριδώς τάντιδραστικά σπέρματα έδιναν στήν τέχνη τους τὰ αἰσθητικά της σύνορα: τον άσθετατο χαραχτήρα τῶν ρωμαντικών ήρώων, τόν περιορισμένο ρεαλισμό τοῦ I laubert, κ.τ.ρ.... "Oσο λοιπόν άναπτήσσεται ή έργατική τάξη, τούτη ή προσκόλληση στην άστική νοοτροπία γίνεται το πυρίαρχο στοιχείο. «"Οσο περισσότερο δυνάμωνε... τό απελευθερωτικό κίνημα πού στρεφόταν κατά τῆς άστικῆς διάπλασης τῆς κοινωνίας, τόσο πιὸ συνειδητός γινόταν ό δεσμός των γάλλων όπαδων τῆς θεωρίας «ή τέχνη γιὰ τὴν τέχνη» μὲ την άστική κοινωνία (σελ, 117). Υπήρχε δέθαια απόμα μια διαφωνία, όμως ή αίχμή της άπε δώ και μπρός στρεφόταν κατά του προλεταριάτου, κατά τού λαού. Άπ΄ τον καιρό του Πλεχά-νωφ, τὸ δόγμα  $<\hat{\eta}$  τέχνη γιὰ την τέχνη», είχε γίνει ένα συνειδητό όργανο ἀπάτης στην ύπηρεσία τοῦ καπιταλι-σμού, ενώ τὰ έργα των όπαδών του, δουτηγμένα μέσα στό φορμαλισμό από φόδο της πραγματικότητας πού καταδίκαζε τὴν ἀστική τάξη. ἄρχιζαν νὰ χάνουν κάθε αξολητική άξία.

"Όταν βλέπουμε σήμερα τσὺς κ.κ. Cogniat, Dorival και Σία, γλευαστές τῆς «παρείσφρυσης τῆς πολιτικῆς στὴν τέχνη», νᾶναι μέλη τῆς έλλανόδικης ἐπιτροπῆς ἐνός διαγωνισμοῦ γιὰ τὴ

δράδευση τῆς καλύτερης ἀφίσας ποδ θὰ διαφημίζει τὸ σχέδιο Μάρσαλ, δὲν ἀντιλαμδανόμαστε τὴν ἐπικαιρότητα τῆς κρίσης τοῦ Πλεχάνως; «Ἡ τέχνη γιὰ τὴν τέχνη ἔχει καταντήσει ἡ τέχνη γιὰ τὸ χρῆμα... Μπορεῖ νὰπορήσει κανεἰς ποὺ ἡ τέχνη ἔγινε ἕνα ἐμπόρευμα, τὴ στιγμὴ ὅπου τὸ κάθε τι πουλιέται σὅλον τὸν κόσμο;» (σελ. 177).

\* \*

"Αν κάθε τέχνη είναι ταξική, ἄν τὸ δόγμα «ἡ τέχνη γιὰ τὴν τέχνη» εΐναι κι αὐτὸ μιὰ ταξική ἀπάτη, ποιὸς θᾶ. ναι από δῶ καί μπρός ὁ ρόλος τοῦ κρι τικοῦ; Βέβαια ή γνώμη τοῦ Πλεχά-νωφ σχετικὰ μὲ τὸ πρόβλημα τοῦτο, δέν είναι πάντα πολύ οταθερή, καμμιά φορά φανερώνει τάσεις (ίδιαίτερα μετά τὸ 1905) στροφής πρός τὸν «ἀντικειμενισμό»· στο σύνολό τους όμως, οί δηλώσεις του είναι πολύ καθαρές: ή κριτική τῆς τέχνης, μπλεγμένη και ή ζδια μέσα στην πάλη των τάξεων, εξναι έξίσου ένα ὄργανο αυτής τής πάλης. γιά τοῦτο τὸ ἔργο τῆς μαρξιστικῆς κριτικής θάναι νὰ προσανατολίσει ἀποφαστικά τό λογοτεχνικό καὶ καλλιτε. χνικό κίνημα πρός την κατεύθυνση της πιό προοδευτικής τάξης, τής τάξης που φέρνει μέσα της τὸ μέλλον, δηλαδή πρός τὴν κατεύθυνση τοῦ προλεταριάτου... « Η άληθινά φιλοσοφική κριτική είναι σύγχρονα μιά πριτική άληθινά άγωνιστική» (σελ. 137).

Αὐτό τό χρέος τοῦ ἀγωνιστή, ὁ Πλεχάνωφ θὰ τὸ ξεπληρώσει μὲ δυὸ τρόπους: ἀπ' τὴ μιὰ μεριά, πολεμῶντας τὴν ἀστικὴ τέχνη ποὺ βρίσκεται σὲ τέλεια παρακμή, καὶ ἀπ' τὴν ἀλλη, ὑποστηρίζοντας τὰ πρῶτα ἔμβρυα τῆς καινούργιας προλεταριακῆς τέχνης καθώς καὶ δοκιμάζοντας νὰ προσδιορίσει ἐκεῖνο ποὺ θὰ γίνει ἀργότερα ὁ σοσιαλιστικός ρεαλισμός.

'Ανάμεσα στούς άστούς συγγραφεῖς τῆς ἐποχῆς τοῦ Πλεχάνωφ, μεριχοί γινονται ἀνοιχτὰ οἱ ὑμνητὸς τοῦ καπιταλισμοῦ, ὁ Πλεχάνωφ ξεσχεπάζει ἀλύπητα τὰ ἔργα τους, δείχνοντας πὼς ἡ ὁποστήριξη τῆς παραχμασμένης τάξης γίνεται αἰτία νὰ χάσουν ἔνα μεγάλο μέρος ἀπ' τὴν αἰσθητεκή τους ἀξία: ἡ χριτική του γιὰ τὸν Κνοῦτ Χάμσουν, ποὺ τὴν καλλιτεχνική του συνεργασία μὲ τὸ φασισμό φαίνεται σχεδόν νὰ τὴν τὴν ἄποψη, εἴναι περίφημη ἀπ' αὐτή τἡν ἄποψη.

Οί άλλοι, αποφεύγουν τὴν πραγματικότητα ποὺ καταδικάζει ἀμετάκλη-

τα την τάξη τους και δρίσκουν καταφύγιο στὸν ὑποκειμενισμό καὶ ατὸ φορμαλισμό. Στη μελέτη του για τη σύγχρονη ζωγραφική. ὁ Πλεχάνωφ κάνει μιάν άναδρομή στό παρελθόν, γυρίζει πίσω στὸν ἐμπρεσσιονισμό, σταυροδρό. μι στην ίστορία της άστικης τέχνης. «Όρισμένοι γάλλοι κριτικοί σύγκριναν τὸν ἐμπρεσιονισμό μὲ τὸ ρεαλισμό στη λογοτεχνία, κ' ή σύγκριση αῦτη στέκεται άρκετά, "Ομως, αν οἱ ἐμπρεσσιονιστές ὑπῆρξαν ρεαλιστές, πρέπει ν' ἀναγνωρίσουμε ὅτι ὁ ρεαλισμός τους ήταν ἀπ' τοὺς πιο ἐπιπόλαιους «δὲν ξεπερνούσε τήν ἐπιφάνεια τῶν φαινομένων». Όταν λοιπόν ό ρεαλισμός πῆρε μιὰ μεγάλη θέση στή σύγχρονη τέχνη...γιὰ τοὺς ζωγραφούς ποὺ εἶχαν διαμορφωθή κάτω ἀπὸ τὴν ἐπίδρασή του, δεν υπῆρχαν παρά μονάχα δυό λύσεις: η έπρεπε ν' άρκεστοῦν στην «ἐπιφάνεια τῶν φαινομένων», ἐπινοῶντας όλο και πιό έκπληκτικούς και πιό ψεύτικους τρόπους φωτισμοῦ ἡ ἔ· πρεπε ν' ἀναγνωρίσουν ὅτι τὸ κύριο πρόσωπο στούς πίνακες δέν είναι τὸ φῶς, ἀλλὰ ὁ ἄνθρωπος μόλη την ποικιλία τῶν συναισθημάτων του, »(σελ 137).

Ό πρῶτος δρόμος μᾶς φέρνει πρός τὸν ἀστικὸ φορμαλισμό ποὺ ἀπ' τὴν ἐπαφή της μαζί του, ἡ τέχνη φτάνει νὰ χάσει κάθε περιεχόμενο. Τὸ ὑπέρτατο ἀποτέλεσμα τῆς τάσης αὐτῆς φαίρεται ὅτι εἶναι γιὰ τὸν Πλεχωφό ὁ κυθισμός, τὸ ἀντίστοιχο στὴ ζωγραφική, μὲ τὸν ὑποκειμενικὸ ἰδεαλισμό. "Αραγε τί θάλεγε σήμερα γιὰ τὴν «ἀφηρημένη» ζωγραφική μας;

Ο δεύτερος όμως δρόμος θὰ μᾶς φέρνει πρὸς τὸ σοσιαλιστικό ρεαλισμό ποὺ ὁ Πλεχάνως φαίνεται νὰ τὸν προμαντεύει καὶ ποὺ μᾶς δίνει τὸν ὁρισμό του ἀρκετὰ συγκεκριμένα: «Εἴναι ὁ δρόμος ποὺ ἀκολουθεῖ ἡ ἴδια ἡ πραγματικότητα, ἡ σημερινή πραγματικότητα, ἡ σημερινή πραγματικότητα, ποὺ πλουτίζει τὸ περιεχόμενό της μὲ τὶς δικές της δυνάμεις γιὰ νὰ προχωρήσει πέρ' ἀπ' τὰ σύνορα, νὰ ξεπεράσει τὸν ἴδιο της ἐαυτό καὶ νὰ δάλει τὰ θεμέλια τῆς μελλοντικῆς πραγματικότητας» (σελ. 265): αὐτό δὲν ἀναγγέλλει κιόλας τὸ Ζντάνως;

Γιά τούτο ὁ Πλεχάνως ὑποστηρίζει μόλες του τὶς δυνάμεις τοὺς πρώτους προλετάριους συγγραφεῖς κι' ιδιαίτερα το Γκόρκι, γιὰ τοὕτο κιόλας, ὅταν ἀπευθύνεται στοὺς ἔργάτες, τοὺς παρουσιάζει τὶς γεμάτες μεγαλεῖο καλλιτεχνικὸς προοπτικὸς τῆς τάξης τους: «Πρέπει νάχετε τὴν ποίησή σας, τὰ τραγούδια

σας, τά ποιήματά σας. Πρέπει νὰ ψάξετε μέσα σ' αυτά την έχφραση τουπόνου σας, τής έλπίδας σας, τής φιλοδοξίας σας... δὲ θὰ ἐκφράζουν μονάχα τὸν πόνο, οῦτε μονάχα την απελπισία. "Όταν νιώσετε τί εΐναι ό ἐργάτης, τότε θὰ νιώσετε τί μπορεί και τί πρέπει νά γίνει. Μαζὶ μὲ τὴ δυσαρέσκεια γιὰ τὸ παρόν. θά θεριέψει μέσα σας  $\tilde{\eta}$  πίστη στὸ  $\tilde{\alpha}$ πέραντο μέλλον π'ανοίγεται σήμερα μπρός στην έργατική τάξη κάθε χώρας. Καὶ ἡ πίστη τούτη θάχει τὴν άντανάκλασή της μέσα στήν ποίησή σας. θά κάνει τὰ τραγούδια τας λαμπερά. γεμάτα δύναμη, ολόϊδια μὲ τὴν νικη-τήρια κραυγή τῆς παγκόσμιας λευτεριάς, της αληθινής Ισότητας και της ανυπόκριτης αδερφοσύνης» (σελ. 243).

\* \*

Σίγουρα, δὲν πρόχειται  $\nu$  ἄρνηθοῦμε ότι ή θεωρία του Πλεχάνωφ δέν είναι περιορισμένη. Ένας απ' τοὺς περιορισμούς της είναι συνειδητός καί δικαιολογημένος. «Τό πρωταρχικό καικτιεκγέ, - ιεέλ - ἄοκιτιακ του νοκήθ στο να εξηγήσει την ίδεα ένος έργου άπό τη γλώσσα της τέχνης στη γλώσσα τής ποινωνιολογίας (σελ. 237) "Ομως, «ή ανάλυση της ίδέας ένος έρ γου τέχνης, πρέπει νά συνοδεύεται άπό την εκτίμηση των καλλιτεχνικών του άξιών», «ή ποινωνιολογία δέν πρέπει νά κλείσει την πόρτα στην αίσθητική αντίθετα πρέπει νά τὴν ανοίξει διάπλατα μπροστά της» (σελ. 233)

\*Αν ὁ Πλεχάνωφ άρκέστηκε στήν«πρώτη πράξη τής δλιστικής κριτικής» τοδλάχιστο τὸ ξέρει καὶ τὸ λέει.

Ένας δεύτερος περιορισμός, άσυνείδητος μά που θά ιπορούσε νά τόν εξχε άποφύγει ο Πλεχάνωφ, όφειλεται
στή στενοκεφαλιά όρισμένων του κρίσεων, μιά στενοκεφαλιά όπου κι' αυτή
όφειλεται στίς πολιτικές του πλάνες'
άν υποτιμάει τήν ικανότητα και τήν
άξια του Τολστόζ μήπως αυτό δεν τό
χρωστάει, όπως μας τό δείχνει ό Jean
ΓτόνιΠε στίς μενσεδικιστικές του άντιλήψεις που τόν έκαναν νά παραγνωρίξει τόν έπαναστατικό ρόλο τών χωρικών:

Ένας τρίτος περιορισμός, άναπό-φευπτος όμως, όφειλεται στην ίδια την εστορική κατάσταση: μετά τον Πλεγάνωφ έγινε ή ογτωδριανή ἐπανάσταση, αναπτύχθηκε η σοδιετική λογοτεχνία, δ σοσιαλιστικός ρεαλισμός στή Γαλλία, γράφτηκαν οι έργασίες τοῦ Στάλιν, τοῦ Ζντάνωφ, τοῦ Maurice Thorez τοῦ Laurent Casanova. Ἡ τέχνη τής έργατικής τάξης και ή κριτική της, έκαναν γιγαντιαίες προόδους. "Ομως, παρ' όλα τοῦτα όπως λέει ό Jean Freville «σ: μελλοντικές γενιές άναγνωρίζουνε στον Πλεχάνωφ τή διπλή τιμή τῶν μεγάλων πρωτοπόρων τού ξεχερσώνουν εν ακαλλιέργητο χωράφι και δίνουν τιν παρόρμηση νὰ φτάνουνε όλο και πιο μακρυά τὰ σύνορα τῆς γνώ της»

Alex Matheron

### TPEIE NEKPOI

#### ANTPE ZINT

Ο 'Αντρέ Ζίντ, ὁ γόης τῶν γαλλικῶν γραμμάτων, πέθανε τὸν περασμένο μῆνα σ' ήλικία 82 ἐτῶν. Πενήντα χρόνια κι' ἀπάνω, ἐλαμπε στὸ λογοτεχνικό στερέωμα, δόξα καὶ σκάνταλο, ὅπως τὸ ἤθελε, τοῦ δυτικοῦ πνευματικοῦ κόσμου. 'Αφήνει πίσω του ἕνα ἔργο σημαντικό, ὅπου ἡ ἀστικὴ νεότητα θὰ βρίσκει πάντα πολύτιμα διδάγματα αἰσθητικά κι ἡθικά. Μ' ἔν αν ἀντιφατικό προσδιορισμό θὰ μποροῦσε νὰ χαρακτηριστεῖ σὰν ὁ ἤθικολόγος τῆς ἀνηθικότητας. 'Ήταν ὁ κήρυκας της πνευματικῆς κ' ἡθικῆς ἀστάθειας.

Η οὐσία της διδασκαλίας του μπορεί νὰ συνοφιστεί έτσι: «Νὰ εἶστε εὔκαιροι, να εἴστε διαθέσιμοι. Δοθήτε σ' όλες τις έπιδράσεις, πλου. τήστε την πείρα σας, δοκιμάστε τὸ κάθετι χωρίς να δένεστε με τίποτε. Καμιά πίστη και καμιά δριστική άποδοχή ἄς μή σκλαβώσει την ψυχ**ή** 'Αφήστε το πνεθμα σας έλεὐσας. θερο, νά γονιμοποιηθεί άπο τή γύρη όλων των ανέμων». Όλα τάβλεπε σὰ μιὰν ἀφορμή γιὰ πνευματικούς πειραματισμούς, όλα τὰ κρίνει σύμφωνα με την άξία πού μπορούν νάχουν για το άτομο που ε ναι γι αὐτόν το κέντρο της ζωής.

«Νά εἴστε ἄστ ιτοι, γιά νά εἴστε

εὔπλαστοι» εἶναι ἡ μεγάλη παιδαγωγική μέθοδος τοῦ Ζἰντ κι' ὁ κανόνας του τῆς ζωῆς. Πιὸ ἀπλοϊκὸς ὁ δικός μας σατυρικός, θέλοντας νὰ δείξει πὼς ἡ ἠθικὴ σταθερότητα δὲν ἦταν ἡ ἀδυναμία τοῦ πολιτικοῦ ἡρωα τῆς ἐποχῆν, τὸν ἔβαζε νὰ λὲει: «ἀρχή μου εἶναι νὰ μὴν ἔχω καμιὰν ἀρχή». 'Ο Ζἰντ, θὰ μποροῦσε στὸ τέλος τῆς ζωῆς του ν' ἀναφωνήσει σὰν τὴν εὐτυχισμένη ἐκείνη γριὰ κοκότα: «σ' εὐχαριστῶ, θέ μου, ποὺ μοῦ ἔδωσες μιὰ καρδιὰ τόσο ἄστατη, ὅλες τἰς χαρὲς κι' ὅλο τὸν πλοῦτο τῆς ζωῆς μου σ' αὐτὸ τὰ ναραστῶ»

τή ζωή.

Γεννημένος μέσα σὲ μιὰ μεγαλοαστική οἰκογένεια, είχε πάντα οἰκονομική ἄνεση, και μπόρεσε να ίκανοποιήσει όλες του τὶς περιέργειες κι' όλα του τὰ γούστα. Τὰ πορίσματα άπο τὶς πνευματικές κ' ήθικές του περιπλανήσεις δέν τά φύλαε γιά τόν έαυτό του, άντίθετα έκανε ἐπίδειξη της πλούσιας πείρας του με τέχνη ποὺ θὰ σαγηνεύει πάντα τὸν ἀστικὸ κόσμο. Πολλὰ ἀπὸ τὰ ἔργα καὶ τις έξομολογήσεις του, θα μπορούσε να χαρακτηριστούν σαν ένας περίτεχνος έξιμπισιονισμός, άν καὶ πολλὲς φορὲς δχι καὶ τόσο περίτεχνος. 'Αλλὰ ὅλοι, θαυμάζουν αὐτή του την είλικρίνεια, αὐτή του τὴν ἐσωτερ κή έντιμότητα, ὅπως τὴ λένε. Κι' ἄν αὐτὴ τὴν εἰλικρίνεια καὶ τὴν ἐναιμότητα κάποιος ἀνίδεος τὴν ὀνομάσει κυνισμό, θάναι όπωσδήποτε ένας κυνισμός ὄχι συνηθισμένος, ἀλλά πάντα πρωτότυπος, πού σπουδαιο-λογεί κ' ήθικολογεί, άπάνω σὲ κάποιες διαστροφές ανομολόγητες, μέ σοβαρότητα που μπορεί να έπιβάλει τὸ σεβασμό στὸν κάθε ἀμύητο κι' άγροϊκο.

Μιά χρυσή νεότητα συνόδευε πάντα με το θαυμασμό της το δάσκαλο. Διαβάζοντας το έργο του

ένιωθε τὸν ἑαυτότης ἀπελευθερωμέμένο ἀπὸ μερικὰ συμβατικὰ δεσμὰ
τῆς τρέχουσας ἡθικῆς κι' ἰδιαίτερα
ἀπὸ τὰ σεξουαλικὰ ταμποῦ, ποὺ
κάποτε ἐνοχλούσαν τὴν τάξη τους.
'Ο Ζὶντ τὴ βοήθησε στὴν ἐλεύθερη
αἰσθητικὴ καὶ πνευματική της ἀνάπτυξη. "Εχοντας αὐτὸν ὁδηγό της
μπορεῖ νὰ ἐξερευνήσει καὶ νὰ δοκιμάσει τὸ κάθετι

μάσει τὸ κάθετι.
 Ό Ζὶντ ἄνοιξε μπροστὰ στοὺς νέους ἔναν κόσμο μαγικό, καὶ τοὺς χάρισε τὴν πιὸ θαυμαστὴ καὶ τὴν πιὸ βολικὴ ἐλευθερία. Ἰκανοποιώντας τἰς ξαχαροζύμωτες ἐπαναστατικές ὁρμές τους, δὲν τοὺς ἀποξενώνει κι' ἀπὸ τὴν τάξη τους καὶ δὲν τοὺς κάνει ἐχθρούς της. Γιατὶ τὸ τελικὸ συμπέρασμα τοῦ δασκάλου εἶναι, πὼς μάταια θἄψαχνε κανεὶς νὰ βρεῖ τὸ καλύτερο ἔξω ἀπὸ τὴν ἀστικὴ τάξη, ὅπου ὁ καθένας μπορεῖ ν' ἀκολουθήσει ἐλεύθερα τὰ γού-

στα του. 
<sup>7</sup>Ηταν ὁ μάγος κι' ὁ σαγηνευτής. Κ' ἦταν ὁ ἀναγνωρισμένος, ὁ μεγάλος παιδεραστής, ποὺ εἶχε ἀνακα-λύψει στήν δμοφυλοφιλία ἕναν δρόμο για ανώτερες αίοθητικές και πνευ-ματικές έξερευνήσεις. Αλλά για όλα αὐτά τοῦ έχει δοθεί πιὰ «ἄφεση καὶ χάρη». Ἡ παγανιστική ἀνοχή είναι πολύ της μόδας σήμερα μέσα στὸ δυτικό χριστιανικό κόσμο. Τέτοιες διαστροφές είναι συνηθισμένο φαινόμενο, και καλλιεργοθνται άρκετά, δχι μόνο μέσα στούς καλλιτεχνικούς καὶ λογοτεχνικούς κύκλους, μὰ κ' ἔξω ἀπ' αὐτούς. 'Ο Ζίντ στὰ τελευταία μπορεί νὰ είχε τὰ ἐλαττώματά του, κάπου κάπου έκανε τον έπαναστάτη άλλά ήταν ἕνας χαριτωμένος κ' ίδιότυπος έπαναστάτης, που δὲν ἔμοιαζε καθόλου μ' αὐτούς τούς άγοραίους ταραχοποιούς τελευταίου τύπου. Ένα φεγγάρι άπό παρεξήγηση, εἶχε προσχωρήσει στὸ  $\pmb{\nu}$ κομμουνισμό, μα συνήρθε γρήγορα. Από πολλά χρόνια τώρα, επηρεασμένος ἀπὸ το φασισμό, είχε άρχίσει να έρωτοτροπεί με τη δικτατορία. Βολεύτηκε πολύ καλά μὲ τη δι-κτατορία τοῦ Πεταίν κι' ἀκόμα καὶ με τη γερμανική κατοχή. Κάπου στο ήμερολόγιό του (5 Σεπτεμ. 1940) γράφει: «νά συνεργαστεί κανείς μέ τὸ χτεσινό έχθρο δέν είναι δειλία, είναι σύνεση». Κι' άλλοθ έκφράζοντας τους φόβους του για την κοινωνική άναταραχή που μπορούσε ν' άκοκουθήσει ὕστερα ἀπὸ τοὺς πολέμους λέει: «μόνο μιὰ δικτατορία πολὺ ἀποφασιστική θὰ μπορέσει νὰ μᾶς σώσει ἀπὸ τὴν ἀποσύνθεση». (7 Φεβρ. καὶ 13 Ἰουλίου 1940).

Σάν τεχνίτης τοῦ λόγου ὁ Ζὶντ ἔχει διδαχτεῖ πολλὰ ἀπὸ τὴν κλασική ἑλληνολατινική γραμματεία κ' οἱ θαυμαστές του τὸν θεωροῦν σὰν ἔνα συνεχιστή της. Θὰ μείνει χωρὶς ἄλλο στὴ γραμματολογία σὰν ἔνα ντελικάτο ἄνθος τῆς ἀποσύνθεσης. Βγάζει ἕνα ἀσυνήθιστο κ' ὕποπτο ἄρωμα, ὅπως τὰ λουλούδια ποὺ εἰναι σκορπισμένα στὰ στήθια τῶν νεκρῶν. Δημοσιεύουμε ἑδῶ ἔνα κομμάτι ἀπὸ τὸ ἔργο του «Γειί]lets ἀ'A μισιιι e» ποὺ πῆρε τὸ βραβείο Νόμπελ.

«'Αλλ' αὐτό ποὺ μὲ κρατοῦσε στὴν 'Ακουασάντα, τερισσότερο κι' ἀπὸ τὴν ὀμορφιὰ τοῦ τόπου κι' ἀπὸ τὸ μοσκοβόλημα τοῦ τρυγητοῦ, ἦταν τ' ἀγόρι, ποὺ τὸ εἴχα ἐρωτευθεῖ. Τὸ συναντούσα μόνο στὰ λουτρά.

Όλόγυρα στη λίμνη είχαν σκαλιστεί στό βράχο καθίσματα στη σειρά, κ' έτσι μπορούσε κανείς νὰ κάθεται κρατώντας τό κεφάλι έξω άπό τό νερό. Αὐτό τὸ ζεστούλικο νερό είχ' ένα χρῶμα ἀκοθόριστο, ἀχνογάλαζο καὶ γαλατερὸ (τέτοιο χρῶμα θάχε τὸ γάλα τῶν σειρήνων φανταζόμουν) ὁλότελα θαμπό τὰ σώματα χάνονταν μέσα σ' αὐτὸ κ' έτσι μπορούσε κανείς νὰ κολυμπάει χωρὶς μπανιερό.

"Όσο νωρίς κι' ἄν έρχόμουν τὸ πρωί στην πισίνα, ὁ Μπερναρδίνο ήταν φτασμένος πρίν από μένα. 'Απὸ τὴν πρώτη μέρα τράβηξε τὴν προσοχή μου, ήταν το μόνο άγόρι μέσα στούς λουόμενους. Θά ήταν δεκατεσσάρω χρονών, Ισως δεκαπέντε. Τὰ σκοτεινά μαλλιά του, μακρυά λίγο, μισοσκέπαζαν το πλακοτό κάπως πρόσωπό του άνάμεσα άπο τις ἄταχτες μποθκλες του, πού το νερό τίς έφερνε μπροστά, τὰ μάτια του λάμπανε το παραμικρό χαμόγελο ξεσκέπαζε ξαφνικά όλα του τὰ δόντια. Θάλεγες ένας τρίτωνας, που ξέφυγε ἀπό τὴ γλυκιὰ συντροφιά τῆς Αμφιτρίτης και που το νερο ήταν τὸ στοιχείο του...

...'Από τὴν πρώτη μέρα τόν πλησίασα καὶ θαύμαζα τὸν ἑαυτό μου

γιὰ τὰ ὅσα βρῆκα νὰ τοῦ πῶ μὲ τὰ λίγα ἱταλικὰ ποῦ ἤξερα. 'Αλλὰ ἤμουν κακὸς κολυμπητής, κι' ὅταν πλέαμε μαζί, γρήγορα λαχάνιαζα καὶ δὲν μποροῦσα νὰ τὸν ἀκολουθήσω. "Όταν μ' ἄφηνε νὰ τὸν φτάσω κι' ἄπλωνα νὰ τὸν πιάσω μοῦ ξέφευγε μ' ἔνα ξάστερο γέλιο, ἐκανε ξαφνικὰ βουτιὰ καὶ τὸν ἔβλεπα νὰ ξαναβγαίνει πολύ μακρυά...

... Έπειτα μὲ ρωτοθσε κείνος: Τὶ ἤρθα νὰ κάμω ἐδῶ πέρα, τώρα στὸ τέλος τῆς ἐποχῆς, ποὺ δὲ συναντοθσε κανείς ἄνθρωπο; Καὶ τὰ μπέρδευα προσπαθώντας νὰ τοῦ πῶ, πὼς μοῦ ἄρεζε πιὸ τολὸ ἀπὸ τὴ συντροφιὰ τοῦ μεγάλου κόσμου. Πόσον καιρὸ ἔμενα κοντά του; Τότες ἔνιωθα τὸ βλέμμα μου νὰ γεμίζει τρυφερότητα καὶ τοῦ ἔλεγα, πὼς ὅταν ἤμουν μαζί του δὲν είχα διάθεση νὰ Φύγω.

Θάθελα νὰ τον ίδω τὴν ὥρα ποὺ ἔφεβγε ἀπὸ τὴν πισίνα· ἀλλὰ στὰ χαμένα παρατραβοῦσα τὸ κολύμπι μου, στὰ χαμένα τὸν ποραφύλαγα στὴν ἔξοδο. Δέν μποροῦσα νὰ καταλάβω πῶς κατάφερνε νὰ μοῦ ξεφεύγει κ' ἔβαζα κάποιο πεῖσμα στὸ ἐρωτικὸ αὐτὸ κυνήγι, Τ' ἀπόγεμα χρειαζόταν ὅλο τὸ θέλγητρο τῶν περιπάτων μου γιὰ νὰ φύγει ὁ νοῦς μου λιγάκι ἀπὸ τὴ σκέψη του. ᾿Αλλὰ ὅταν το βράδυ ἐπιχειροῦσα νὰ ξαναγυρίσω στὸ Μίλτονα, συλλογιζόμουν, πῶς θᾶταν καλύτερα νᾶ χα πάρει μαζί μου τὸ Βιργίλιο.

'Ωστόσο ό Μπερναρδίνο δὲν ἔδειχνε νὰ συγκινιέται ἀπὸ τὴν έπιμονή μου, μ' ὅλο ποῦβλεπε, πὰς δὲ μιλοῦσα σὲ κανέναν ἄλλον ἔξω ἀπὰ αὐτόν. Εἶχαν περάσει κιόλας δώδεκα μέρες καὶ συκλογιζόμουν μὲ μελαγχολία, μ' ἀγωνία, ὅλα αὐτὰ ποὐ σὲ λίγο θὰ μὲ καλοῦσαν νὰ γυρίσω πίσω στὴ Γαλλία...

... Ήταν ή δέκατη τρίτη μέρα τῆς έκεῖ διαμονῆς μου (πάντα το 13 μοῦ βγαίνει σὲ καλε) όταν, καθώς ἔφτασα στὸ μισοσκότεινο βάθος τῆς σπηλιᾶς, ὁΜπερναρδίνο ἤρθε καὶ μ' ἀντάμωσε χωρὶς να τὸν καλέσω. Κάθισα στὸ πέτρινο πεζούλι, σχεδὸν κάτω ἀπὸ τὸν καταράχτη. Όπου νὰ ὁ Μπερναρδίνο στὰ γόνατά μου, μ' ἀγκαλιάζει μὲ τα χαριτωμένα μπράσα του, ἀκουμπάει τὸ πηγούνι του στὸν ὧμο μου, κρύβει τὰ μάτια του

μέσα στὸ λαιμό μου καὶ σφίγγει τὸ μέτωπό του στὸ μάγουλό μου. Πόσο ἀλαφρὸ ἦταν τὸ σωματάκι του!

Στήν άρχή δέν άνησύχησα, νομίζοντας πώς την άλαφράδα του τη χρωστούσε στόν άρχαῖο νόμο τοῦ ᾿Αρχιμήδη. Τὰ χέρια μου χάιδευαν άργὰ τὸ κορμί του· καὶ ἄχ! ξαφνικὰ ἡ καρδιά μου κόπηκε, ὅταν τὸ χάδι μου κατεβαίνοντας ἀνακάλυψε, πώς τὸ ἀριστερό του πόδι σταματοῦσε έκεῖ στὴ ρίζα στὸ μερί του. Τὸ ντελικάτο μέλος, ποὺ τὸ χέρι μου πήγαινε νὰ τὸ χαϊδέψει, δὲν ἡταν παρὰ ἕνα ἀκρωτηριασμένο ἀπομεινάρι...»

Νομίζουμε πώς τὸ ἀπόσπασμα αὐτὸ εἶναι ἀρκετὰ χαρακτηριστικό δεῖγμα γιὰ τὴν τέχνη καὶ τὶς ἡθικο—αἰσθητικὲς κλίσεις τοῦ συγγραφέα. Πρέπει νὰ ὁμολογηθεῖ πὼς στάθηκε πολὺ τυχερὸς ποὺ πέθανε σὲ βαθιὰ γεράματα, ἥσυχα στὸ κρεβάτι του. Γιατί, γιὰ κάτι παρόμοιες ἡθικο—αἰσθητικὲς κλίσεις, ὁ δυστυχισμένος ἐκεῖνος κ' ἴδια γοητευτικὸς Οὐάϊλδ δικάστηκε καὶ καταδικάστηκε σὲ δυὸ χρόνια καταναγκαστικὰ ἔργα κ' ὅστερα ἀπὸ λίγο πέθανε, συντριμμένος κ' ἔρημος, σ' ἔνα φτωχὸ ξενοδοχεῖο τοῦ Παρισιοῦ. Καὶ τί νὰ πεῖ κανείς γιὰ ἕναν ἄλλο γό-

### $\Xi ENOHOYAO\Sigma$ . — $\Delta PO\Sigma INH\Sigma$

Σὲ βαθειὰ γεράματα πέθαναν τελευταία ὁ Ξενόπουλος καὶ ὁ Δροσίνης. Ήταν κ' ρί δυό τους άπὸ τη γενιὰ ἐκείνη, ποὺ στὰ τέλη τοῦ περασμένου αίῶνα ἔνιωσε τὴν ἀνάγκη μιὰς μεγαλύτερης προσαρμογῆς στὴ σύγχρονη πραγματικότητα καὶ στὰ προβλήματά της, ἔδωσε στὴν πνευματικὴ κίνηση τοῦ τόπου νέους προσανοτολισμοὺς κι' ἄνοιξε τοὺς δρόμους γιὰ τὴ σημερινὴ ἀστικὴ λογοτεχνία.

Στὸ ἀναγεννητικὸ κίνημα τοῦ δημοτικισμοῦ, δὲν ἡμπορεὶ νὰ πεὶ κανεὶς πὸς ὁ Ξενόπουλος κι' ὁ Δροσίνης ἔπαιξαν κάποιο ἐνεργητικὸ ρόλο. Δὲν παρουσιάζουν τἡ μαχητικὴ δράστικος καὶ παναλουθοῦν ἀποτραβηγμένοι κι' ἀπὸ μακρυὰ τοὺς μεγάλους καὶ πολυθόρυβους ἀγῶνες ποὺ παρασέρνουν δλους τοὺς ἄλλους. 'Ο Σενόπουλος μάλιστα, πολὺ ἀργὰ προσχώρησε στὴ δημοτικὴ γλῶσσα, ὅταν πιὰ αὐτὴ εἰ-

ητα, τό μεγάλο ποιδαγωγό Βίννεκεν, ξεχασμένον όλότελα σήμερα. 'Ωστόσο έδω και τριάντα χρόνια τ' δνομά του το τιμούσαν οι παιδαγωγικοὶ κύκλοι όλης τῆς Εὐρώπης. Έγραφε τήν πιο άρμονική γερμανική γλώσσα, μόνο ὁ Γκριλμπάρτσερ, ὁ Γκαΐτε ὁ Νίτσε καὶ δυὸ τρεῖς ἄλλοι μπορούσαν να τού παραβίουν σ' αὐτό. Ἡ παιδαγωγική ἀρχή του ήταν, πώς ἀνάμεσα στό μαθητή καὶ τό δάσκαλο πρέπει ν' άναπτύσσεται ἕνας πνευματικός ἔρωτας, ἔτσι ποὺ μὲ τὸ μέσο μιᾶς εἰδικῆς ἠθικῆς κ' αίσθητικής μέθης ή διδασκαλία νά φτάνει τίς μεγαλύτερες έπιδόσεις. Κάτί που μοιάζει με τις αντιλήψεις τοῦ Ζίντ, ἀλλὰ πιὸ καθορισμένο δίδασκε δηλαδή τὰ θεῖα παιδικὰ τοῦ Πλάτωνα, γιατὶ κυρίως ἀπό τὸν Πλάτωνα κι' ἀπὸ τὸν ἀρχαῖο κόσμο είχε έμπνευστεί τὶς παίδαγωγικές άρχές του. "Οπου, ξαφνικά, μιὰ μέρα τοῦ συνέβηκε τὸ μοιραῖο ἀτύχημα. Δικάστηκε καὶ καταδικάστηκε κι' αὐτὸς δυὸ χρόνια φυλακή, κι' ἀπὸ τότε δὲν ξανακούστηκε.

'Αλλὰ τότε ἦταν ἄλλοι, κάπως άνεξέλιχτοι ἀπ' αὐτὴ τὴν ἄποψη και καθυστερημένοι καιροί. Σήμερα δὲν εἶναι οἱ ἡθικές, ἀλλὰ οἱ κοινωνικὲς ἐκτροπὲς ποὺ βαραίνουν στὴ ζυγαριά

χε νικήσει κι' είχε έπιβληθεί όριστικά στη λογοτεχνία. Κι' οι δυό τους είναι φιλήσυχες ίδιοσυγκοασίες, που προσαρμόζονται προσεχτικά στὸν κοινωνικό κομφορμισμό της έποχης τους. Δὲν ἔχουν τὸ κουράγιο ν' άνανακατωθούν δραστηριότερα σὲ μιὰ ριζοσπαστική κίνηση, όπως ήταν ό δημοτικισμός, που έρχόταν ν' άναποδογυρίσει πολλά από τὰ παραδεγμένα, πού είχε γίνει δημόσιο σκάνδαλο κι' εί. χε ξεσηκώσει την κατακραυγή της επίσημης Έλλάδας. Θὰ τοὺς ήταν άνυπόφορο να έκτεθούν στην άποδοκιμασία και ν' άποκηουχτούν άπὸ τὸ φρόνιμο κι' άργοκίνητο έκεινο μέρος τής κοινωνίας, που κολλημένο οτά παραδομένα, στιγμάτιζε τούς νεωτεριστές αύτούς μέ τὸ διαπομπευτικό ὄνομα «του μαλλιαρού». "Εζη· σαν μέσα στην παλιά είθηνικη άτμόσφαιρα, στον ήσυχο ρυθμό της ποίν από τούς πολέμους αστικής οίκογένειας, μιὰ ζωὴ ταχτοποιημένη, χωρίς κλονισμούς κι άπότομα ξεπε-

τάγματα. Σύμφωνα μὲ τὴ ζωή τους αὐτὴ συνταιριάζεται καὶ το πνεῦμα τους κι΄ ἡ τέχνη τους.

Ο Δοοσίνης πέθανε σ' ήλικία 93 έτων καὶ σχετικά μὲ τὰ χρόνια ποὺ **ἔζησε τὸ ἔργο ποὺ ἄφισε είναι μᾶλ**· λον λιγοστό. Είναι ενας σιγανομίλη τος καί σχεδόν τουφερός ποιητής, μὲ μιὰ αἰσθηματικότητα ποὺ τὴ χοω ματίζει πολλές φορές κάποια άρχαϊ-κή περιπάθεια. Ήταν μιὰ έποχή, στὶς άρχές τοῦ σίῶνα, ποὺ λέγαν, «Πολέμης, Δροσίνης, Παλαμάς, οἰ τρείς κορυφαίοι της σύγχρονης ποί-ησης». Κι΄ όσο για τον Πολέμη, ό χοόνος ποίν άπο πολύν καιοό τον έχει κοίνει, κι ή σκόνη τῆς λησμο-νιᾶς τὸν σκεπάζει όλοένα καὶ περισσότερο. Άλλα ὁ Δροσίνης ζεῖ άκόμα στά στόματα πολλών άνθρώπων, ποὺ άγαποῦν τὰ περίπαθα καὶ τὰ είδυλλιακά αίσθήματα τ' άλλοτινά. "Όμως μὲ κανέναν τρόπο βέβαια, δὲν μπορεί νὰ σταθεί πλάι στὸν Παλαμά, πού ο δγκος του σκεπάζει κ' έξαφανίζει όλότελα κι' αὐτὸν καὶ πολλούς άλλους. Η ποίηση τοῦ Δροσύνη είναι γαλήνια καί μετυημένη, χωρίς μεγάλα ξεσπάσματα κι' απόκοτες έπιθυμίες. βρήκε τὸν τόνο της πολύ νωρίς κ' ίκανοποιημένη έμεινε σ΄ αύτὸν γιὰ πάντα. Δὲ θὰ δοκιμάσει ποτὲ νὰ βγεῖ άπὸ τὸ ἥσυχο λιμάνι, ποὺ ἄραξε άπὸ την άρχη, σ' άλλες άνοιχτές κ' έπικίνδυνες θάλασσες. Τὸ πνεῦμα τοῦ Δροσίνη, νοικοκυρεμένο κι ἄτολμο, είναι όλότελα άντίθετο άπὸ τὸ τρικυμισμένο, τὸ άνικανοποίητο καί τοαγικό πνευμα του Ιιαλαμά, που τό βασανίζει πάντα ό καϋμός γιὰ τὶς κορφές κι ὁ δημιουργικός πυρετός του δεν ξέρει τί θὰ πεϊ γαλήνη.

Μεγάλες όμοιότητες με το Δροσίνη, καί στὸ ήθος καὶ στὸ νοικοκυρίστικο πνεύμα, παρουσιάζει κι' ὁ Ξενόπουλος. Αλλά ό Ξενόπουλος είναι άκούοαστος έργάτης, είναι ένας άπὸ τοὺς έργατικώτερους "Ελληνες λογοτέχνες. Ωστόσο τὸ ἔργο του, μεγάλο σὲ ποσότητα, δὲν μπορεί νὰ διαφιλονικήσει πάντα καὶ τὴν ποιότητα. Ἡ έργασία του Ξενόπουλου κι ή τέχνη του συντέλεσαν σ' ένα βαθμό στην άνάπτυ ξη της σύγχρονης πεζογραφίας, Μ' άπλὰ μέσα καὶ χωρὶς μεγάλες ίδεο λογικές έγνοιες, χωρίς άνησυχίες καὶ μεγαλοφάνταστες έπιδιώξεις, δὲ βγῆ. **νε ποτὲ ἔξω ἀπὸ τὸ στρωτὸ δρόμο** ένὸς ήσυχου κ' έπίμονου έπαγγελμα τία τής πένας, δὲ ζήτησε άπὸ τὸν

έαυτό του περισσότερα άπ' όσα μποφούσε άκοπα νὰ δώσει, δηλαδή ενα είδος τέχνης εύκολοπλησίαστης άπὸ τὸ μεγάλο άστικό κοινό, καὶ μαζὶ ἕνα έμπόρευμα, που να μπορεί χωρίς δυσκολία να το τοποθετεί στην άγορά τῶν γραμμάτων. Τὴ γραμμὴ αύτὴ τη χάραξε διδαγμένος άπο μερικά γαλλικά μυθιστορήματα καί διηγήματα της έποχής του, τρίτης καὶ τετάρτης σειράς, ποὺ όμως είχαν μεγάλη πέραση στὸ αναγνωστικό κοινὸ χωρίς νὰ ξεπέφτουν όλό ελα καὶ στὸ χυ-δαιο έπίπεδο τῆς έπιφυλλίδας. Αλ· λά καὶ στὸ θέατρό του ὁ Ξενόπουλος διδάχτηκε πολλά άπὸ τὴ γαλλική θεατρική τέχνη. Ήταν ένας πραχτικὸς τῆς δουλειάς, ποὺ ἀπὸ τὴν τεχνική του ώστόσο, από την ανεση καί τη φυσικότητα της άφηγησης, μπορεί καί τὸ σημερινό μυθιστόρημα, πιδ περίπλοκο στή σύνθεσή του και πιὸ άπαιτητικό στὶς έπιδιώξεις, νὰ ώφεληθεί. Αλλά έκει που ό Ξενόπουλος ξεπεονά όλους τους συγχρόνους του είναι στη θεατοική του τέχνη. 'Ο έπιδέξιος χειρισμός στὰ θέματά του, ή οίκονομία της ύλης, ή όλη άρχι-τεκτονική κ' ή άνετη μαστοριά του

δὲν ξεπεράστηκαν ἀκόμα. 'Αλλὰ μόνο ἀπ' αὐτὸ τὸ είδος τῆς περιέργειας κινημένος μπορεί κανείς σήνερα νὰ πλησιάσει τὸ ἔργο τοῦ Ξενόπουλου. "Οσο για το περιεχόμενο δὲ νομίζουμε πώς ἔχει νὰ προσφέρει μεγάλα πράγματα. Ποιές ίδέες κι' άνθρώπινες καταστάσεις, ποιά ένδιαφέροντα ζωής, που νάχουν μέσα τους τὸ στοιχείο τῆς διάρχειας, μπορείς νὰ συναντήσεις στά έργα του Ξενόπουλου. Ούσιαστικά δεν ξεφεύγουν άπο την περιοχή της ήθογραφίας και πολλὰ ἀπὸ τὰ θέματά του, ίδιαίτερα στὸ θέατρό του, ἔχουν ἀνεκδοτολογικὸ χαρακτήρα. Οὔτε μπορεῖς νὰ πεῖς πως ό κόσμος του άντιπροσωπεύει πραγματικά την 'Ελλάδα σ' όρισμένο τόπο καί χρόνο' έπιφανειακά καί συμβατικά είναι τὰ περιοσότερα άπὸ τὰ δημιουργήματά του, ξέθωρη, κοινή καὶ ἄτυπη πορουσιάζεται μέσα σ' αὐτὰ ή παράσταση τῆς ζωῆς. Τὰ πρόσωπά του δεν εχουν άνθρώπινο βάθος κι άνθοώπινο βάρος, δέν υπάρχουν μέσα σ' αύτα άνθωώπινοι, παλμοί μέ κάποια ζωτική καθολικότητα που νά φέρνουν τη σφραγίδα μιας αύθεντικής ζωής. "Ολα δίνονται σὲ μιὰν άχνη καὶ τριμμένη ἔκφραση, μὲ τὴν εὐκολοβόλευτη καὶ χωρὶς ἀξιώσεις τέχνη

του, ποὺ δὲν τὴ βαραίνει κανένας φόρτος, οὕτε στὶς ἰδεες οὕτε στοὺς ακοπούς. Ἡ γλῶσσα του καὶ τὸ ὕφος του, χωρὶς ἀναζητήσεις κ' ἐκζητήσεις, εἶναι τὸ καθημερινὸ ὕφος τῆς ἀστικῆς γλώσσας, κοινότυπο κι αὐτό, χωρὶς πνοὴ καὶ δική του προσωπικότητα. Μ' ὅλη τὴν κριτικὴ ἀγχίνοια, ποὺ ἔδειξε πολλὲς φορὲς ὁ Ξενόπουλος, ὅμως μέσα στὸ ούνολο τῶν ἔργων του δὲν παρουσιάζεται καμιὰ δυνατὴ πνευ ματικὴ προσωπικότητα, ποὺ μπορεῖ ν' ἀφήσει ἐποχή, εἴτε γιὰ κανένα ἰδιότυπο ὅραμα ζωῆς ποὺ προβάλλει, εἴτε γιὰ ἰδέες κοὶ νέα ἀγγέλματα.

Κι δ Ξενόπουλος κι δ Δροσίνης, σιὶς ίδέες καὶ στὰ αἰσθήματά τους, ἀκόμα καὶ στὸν κόσμο καὶ τὶς καταστάσεις ποὺ πιάνει ἡ τέχνη τους, δὲν ξεπέςασαν τὸ κατώφλι τοῦ εἰκοστοῦ αἰῶνα. Οὐσιαστικὰ ζοῦν πάνια στὸ ἐπαρχιώτικο κλίμα τῆς ἐποχῆς ποὺ πρωτοφάνηκαν στὰ γράμματα. 'Απὸ τὴν ἄποψη αὐτὴ εἶναι κ' οἱ δυό τους ἀρχαϊκοὶ στὸ πνεῦμα τεχνίτες, ποὺ δὲ βγῆκαν ἀπὸ τοὺς στενοὺς ὁρίζοντες τῆς ἐλληνικῆς ζωῆς τοῦ περοσμένου αἰῶνα. Οἱ σεισμοὶ τοῦ εἰκοστοῦ αἰῶνα. Οἱ σεισμοὶ τοῦ εἰκοστοῦ αἰῶνα δὲν τοὺς ἄγγιξαν κ' ἡ ὁρμητικὴ εἰσβολὴ τῶν νέων ἰδεῶν δὲν ἀφήνει

κανένα σχεδόν σημάδι στό έργο τους. Στὸν Ξενόπουλο ακούεται σὲ μερικά άπὸ τὰ ἔργα του ἕνας ἀπόμακοος άντίλαλος άπὸ τὰ αἰτήματα τῆς παλιᾶς άστικής δημοκρατίας, για την άντίθεση τῶν ποπολάρων καὶ τῶν άριστο. κρατών, τών φτωχών καὶ τών πλούσιων. Τίποτε άλλο. Καὶ ἰδεολογικά κι αίσθητικά μένουν άνεπηρέαστοι άπὸ τὰ ρεύματα τῶν νέων καιρῶν, ά πὸ τὶς νέες κατααιάσεις, άπὸ τὶς κοσμογονικές μεταβολές. Τὸ ἔργο τους περνάει άνυποψίαστο μπροστά σ' őλες τὶς άναστατώσεις τῶν τελευταίων σαράντα χρόνων, ακολουθώντας πάν. τα τη συνηθισμένη, ούδέτερη κι ά-χρωμάτιστη πορεία του, χωρίς περιπλοκές καί χωρίς σκαμπανεβάσματα. Ο έπαρχιωτισμός τους βολεύεται πολὺ καλὰ μὲ τὶς παλιές του ἀποσκευ-ὲς τοῦ 19ου αίῶνα. ᾿Αλλὰ οἱ ἀπο-σκευές τους αὐτές, κι᾽ ἄν ἤταν μεγα-λύτες σὲ ὅγκο κι᾽ ἀκόμα οὲ ποιοτοτα, μποοστά σιό τοικυμισμένο πνεύμα της έποχης μας, στίς σημερινές ψυ χικές και κοινωνικές καταστάσεις, μποοστά στὶς άπαιτήσεις καὶ τὰ σημερινά μας προβλήματα, μένουν ξένες κι άχρησίμευτες και δεν έχουν τίποτε ούσιαστικό να μας προσφέρουν.

# K P I T I K H T O Y B I B A I O Y

# ΔΗΜΗΤΡΗ ΦΩΤΙΑΔΗ: 'Η ἀπτὴ τῶν Σπλάβων. 'Αθήνα 1950

Ή «'Ακτή τῶν Σκλάβων», μᾶς φέρνει στήν καρδιὰ τῆς Μαύρης 'Ήπειρος, στή Νιγερία. 'Ο Δημήτρης Φωτιάδης, πάτησε βῆμα τὸ βῆμα τὸ καψαλισμένο χῶμα τῆς Κεντρώας 'Αφρικῆς, είδε τή ζωή τῶν μαύρων κατοίκων της, τῶν Νέγρων, μέσα στήν ἄγρια ζούγκλα καὶ μᾶς τἡν ἔφερε ὁλοζώντανη μπροστά μας νὰ λάμπει καὶ νὰ πάλλεται, ὅπως ἡ λαύρα ἀπ' τὴ φωτιά.

"Όταν μᾶς λέει στὸν πρόλογό του πῶς ἀγάπησε τοὺς Νέγρους, μὰ πῶς γι' αὐτὸ δὲ θὰ μᾶς τοὺς παρα στήσει καλήτερους ἀπ' ὅτι εἶναι,— «ὅχι δὲ θὰ σὲ γελάσω· θὰ σοῦ πῶ τὴν ἀλήθεια»—, μᾶς λέει τὴν ἀλήθεια. 'Αγάπησε τοὺς Νέγρους κι ἴσα - ἴσα γι' αὐτὸ μᾶς λέει τὴν ἀλή-

θεια. Στάθηκε ἀπό πάνω τους μὲ τὴν ἀνώτερη ἀνθρωπιὰ τοῦ γνήσιου καλλιτέχνη, ποὺ ξέρει νὰ ξεχωρίζει τὸ καλὸ καὶ τὸ κακό, γιατὶ φωτίζεται τὸ βλέμμα του ἀπό βαθειὰ μελέτη καὶ πανανθρώπινη θεώρηση τῆς ζωῆς. Κι ἔτσι, βγαίνει ἡ ἀλήθεια μόνη της μέσα ἀπὸ τὶς παλλόμενες οελίδες τοῦ βιβλίου του, ὅπως τὸ κῦμα ἀπὸ τὴ θάλασσα.

Κι ὅταν, στὸ τέλος τοῦ προλόγου του, εὔχεται στὸ βιβλίο του νὰ κάνει ὅσους τὸ διαβάσουν «νὰ συμπαθήσουν τοὺς καλόκαρδους κι... ἤμερους ἀνθρωποφάγους τῆς ᾿Αφρικῆς», νάναι σίγουρος πὰς τὸ καταφέρνει ὅχι μόνο τοὺς συμπαθεῖς μὰ τοὺς χαίρεσαι, γιατὶ στὶς πρωτόγονες αὐτὲς φυλὲς γνωρίζεις τὰ ὡραιότερα καὶ ὑψηλότερα αἰσθήματα πού, μὴ ἔχοντας ὑποκύψει στὸ συμβατικὸ ψέμμα τῆς «πολιτισμέ-

νης» άνθρωπότητας, βρίσκονται άκόμα στην όμορφιά της γνησιότητας. Και χαίρεσαι γιατί βλέπεις πώς ὁ ἄνθρωπος κρύβει μέσα του τέτιο πλοῦτος όμορφιας. Μὰ κάτι ακόμα πιό πολύ. Φέρνοντάς μας τόσο κοντὰ στοὺς μαύρους, μᾶς φέρνει κοντὰ σε ἀδέρφια, λέγοντάς μας: δόσε το χέρι σου στον άλλον άνθρωπο, άντι να θέλεις να άλυσοδέσεις τα δικά του. Τέτια βιβλία θάπρεπε νὰ βρίσκονται πολλά σ' ὅλες τὶς γλῶσσες, νὰ τὰ διαβάζουν ὅλες οἱ φυλὲς τής γής κι όλα τὰ χρώματα, νὰ τὰ διαβάζουν τὰ παιδιά ἀπό τότε που μαθαίνουν άνάγνωση, για να γνωρίζουν τ' άδέρφια τους στή γη, νά μικραίνει ή ἀπόσταση που χωρίζει τούς άνθρώπους, να γίνεται τίποτα. Τί πιό μεγάλο μπορεί νά ζητήσει κανείς ἀπό ἕνα βιβλίο;

Μά κι έξω ἀπ' αὐτά, ἡ παρακολούθηση τῆς φυλῆς τῶν μαύρων πού δέν είναι «κατώτερη», γιατί őπως λέει ὁ συγγραφέας, «δέν ὑπάρχουν κατώτερες ράτσες μά πιό έξελιγμένες» ἢ πιο καθυστερημένες—, ή παρακολούθησή τους σοῦ δείχνει την ίδια τη ζωή σου στο ξεκίνημά της. Βλέπεις τα δαιμόνια που τύλιγαν το σκοτάδι της ἄγνοιάς σου και ἀπό ποῦ ξεκίνησαν τὰ χίλια δυὸ πράγματα τοῦ πολιτισμοῦ σου: Θρησκεΐες, Μῦθοι, Τέχνη, κ.λ.π. Τί θησαυρός ὅλη αὐτὴ ἡ ἀφήγηση μὲ τὶς άναδρομές στην Ιστορία, την άρχαιολογία και την κοινωνιολογία. Κι άκόμα κάτι πίδ σοβαρό: μὲ τὴν συνεχή σύγκριση τῶν «μαύρων» μὲ τοὺς «ἄσπρους» δείχνει σὲ ποιὸ σημείο βρίσκεται σήμερα ο πολιτισμός δ δικός σου γιατί στην άγρια αὐτη πάλη τῶν λευκῶν νὰ σκλαβώσουν, őλο καὶ μὲ πιὸ **έ**ξελιγμένα μέσα, τοὺς άγνους και ἄμαθους Νέγρους, βλέπεις την πιό μαύρη σελίδα της ίστορίας αὐτῶν τῶν «ἄσπρων πολιτισμένων», που οι ίδιοι βρίσκονται σὲ μιὰ πιό πικρή σκλαβιά. Τὴν σκλαβιά τῆς βαρβαρότητας. Νά τὶ εἶπε ἐπιγραμματικά ἔνας Νέγρος ποὺ στόν πρώτο παγκόσμιο πόλεμο τόν έκουβάλησαν νὰ πολεμήσει στό δυτικό μέτωπο: «Αὐτοὶ οἱ ἄσπροι, εἶναι περίεργοι ἄνθρωποι. Σκοτώνουνε χιλιάδες φορές πιότερους άνθρώπους απ' δσους μπορούνε να φανε»! Τὸ ὕφος τοῦ Δημήτρη Φωτιάδη, είναι έντελως δικό του, «προσωπικό». Θυμίζει την ποραστατικήν απλότητα που χαρακτηρίζει τις αφηγήσεις των λαϊκών ανθρώπων και ξεχειλίζει από λεπτότατην εύγένεια κι εύαισθησία, ἀπὸ ποίηση, άνθρωπιά καὶ χιούμορ. Μὲ πόσο λυρισμό μᾶς φέρνει στ' ἀφτιά μας τοὺς ήχους άπο τὰ σεκέρε, τὰ νέγρικα τούμπανα. ποὺ «λικνίζουν τὶς μαγεμένες νύχτες τῆς ζούγκλας με τα ρυθμικά τσά - τσά σομίζου καθμηφος είναι έτι φιλε το άτι έτι κατ μᾶς παρουσιάζει τοὺς «μάγους», πού με το μαστίγιο της δεισιδαιμονίας κρατάνε σφιχτά στίς χουφτες τους τη μοίρα των ανίδεων Νέγρων, ἢ πῶς μᾶς οπαράζει τὴν καρδιά με την άφήγηση της ζωής τοῦ ἄμοιρου μαύρου ποὺ τὸν ξερ-ρίζωσαν ἀπὸ τὸν τόπο του καὶ τὴ φυλή του. για να τον ρίξουν σκλά βο σὲ ξένη γῆ, σὲ ἀλλόχρωμους ἀνθρώπους. Το ὕφος του φτάνει τὸ κλασσικό στην μεστην απλότητά του. Πόσο ήθικό μεγαλείο, πόση γοργότητα καὶ άπλότητα, τί χιοῦμορ, άπὸ κεῖνο ποὺ μόνο σὲ μεγάλης πνοῆς ἔργα συναντᾶς.

Πολλά κομμάτια ἀπ' ὅλο τὸ βιβλίο ξεχωρίζουν σὰν ἀτόφια ἀριστουργήματα, ποὺ θὰ μποροῦσαν καὶ ξεκομμένα νὰ δημοσιευτοῦν. ᾿Ακόμα καὶ νὰ παρασταθοῦν στὸ θέατρο ἢ στὸν κινηματογράφο.

Κι ὅλα αὐτά, προχωροῦν μὲ μιὰ ἐξαίρετην ἀρχιτεκτονική, ποὐ ἀκολουθεῖ ἕνα συναρμονισμένο ἀνέβασμα καὶ φτάνει προοδευτικὰ ὡς τὸ τέλος σ' ἔνα συνταρακτικώτατο κορύφωμα: στὴν ἀφήγηση τοῦ μαύρου σκλάβου Ντουρούγκο, ποὺ διηγιέται τὴν ἱστορία του. «τὴ ζωὴ ἑνὸς σκλάβου». Ἡ πιὸ βαθειὰ τραγωδία ποὺ παρουσιάζε ται μὲ τὸ ἀπλούστατο ὕφος: τὸ ῦφος τῆς ἀλήθειας. Μὰ αὐτὴ ἡ ἀλήθεια εἶναι ἡ δυσκολώτερη ἐπίτευξη ἑνὸς καλλιτέχνη.

Με το καινούργιο αὐτο βιβλίο του, τὴν «'Ακτή τῶν Σκλάβων», ο Δημήτρης Φωτιάδης προσφέρει ἔνα λογοτεχνικό ἀπόχτημα στὴν Νεοελληνική μας πεζογραφία καὶ στὴν παγκόσμια πεζογραφία ἔνα σπουδαῖο βιβλίο.

B. P.

ποίημα πού θά πρέπει νά χαρακτηοισθεί σαν ή έσχατη συνέπεια τοῦ ίδεαλισμοῦ. Σ' ένα τέτοιο λοιπον έργο ὁ κ. Καλομοίρης θέλησε νὰ δώσει άνάλογο μουσικό περιεχόμενο, που όπως λέει ὁ ἴδιος «ἀπὸ μιᾶς ἀρχῆς μίλησε στὴν ψυχή του» γιατί«...ή πανώρηα βασίλισσα, τὸ πλᾶσμα τῆς φαντασίας τοῦ ποιητή, αὐτὴ μόνο πάνω ἀπ' τὰ ἀστέρια καὶ πάνω ἀπ' τή ζωή ζητούσε νὰ βυεί ποθοπλάντα-χτος σὲ μαγικὰ καὶ ξωτικὰ πεγάγη, ὁ όνειοοπαυμένος καπετάνιος». Ό κ. Καλομοίοης δίχως κανένα συμβιβασμὸ μὲ τὸ «πολύ κοινὸ» ἔγραψε μιὰ μουσική κατάλληλη και κατανοητή (;) μόνο στούς λίγους καὶ διαλεχτούς. Έτσι λοιπόν έδῶ καὶ ἡ τόσο ἀριστοχρατική άρχη «της Τέχνης για την Τέχνη», συνυφασμένη με το στοιχείο του καιροσκοπισμού, έμφανίζει τον Ελληνα συνθέτη έπιστρέφοντα στήν «καθαρή του Τέχνη». Κι' εἴταν ἐπόμενο, γιατί όπως είπα και στην άρχη όταν ὁ ὁρίζοντας σκυθρωπάζει, καλὸ νά επιστρέψωμε στὸν «πῦργο μας» δημιουργώντας προπαντός ἔργα ἔξω ἀπὸ «τόπο καὶ χυόνο».

Ή μουσική μορφή τοῦ ἔργου δέν έμφανίζει τη γνωστή μελλοδραματική όψη τῆς 'Ιταλιάνικης τεχνοτφοπίας, κι' είναι φανερή ή προσπάθεια τοῦ χ. Καλ. νὰ στηρίξει μορφολογικὰ τὸ ἔυγο του στ' άχνάρια τῆς βαγνερικῆς δπερας, όπως συμβαίνει καὶ μὲ τὶς ἄλ. λες του δημιουργίες. 'Αλλὰ νομίζω πώς ή χοησιμοποίηση του «λαϊτ μοτίβ», ή ἀποφυγή κάθε συμβατικοῦ ιύπου, ή προσπάθεια δημιουργίας απόλυτης μουσικής και σκηνικής ενότητας κλπ. δέν μποφοῦν νὰ δικαιώσουν μιὰ μορφολογική ἀσάφεια, πού στήν προκειμένη περίπτωση έγγίζει τα δρια τοῦ έντελῶς ἀκατανόητου «"Αν προστεθεί, πώς από τὸ ἔργο λείπουν οἱ δραματικές αντιθέσεις, οί μεταπτώσεις καὶ οί έναλλαγές, στοιχεῖα ἀπαραίτητα μέσα σ' ἔνα άληθινὸ ἔργο Τέχνης, τότε ἔχει κανείς την έντύπωση πώς τὸ ἔργο αὐτὸ στηρίζεται μᾶλλον σ' ἕνα ἀτέρμονο, ασπόνδυλο, κραυγαλέο και μονότονο **φετσιτατίβο. Οἱ λίγες καλὲς ἐξαιφέσεις** πού υπάρχουν, όπως λ. χ. στά χορωδιακά μέρη, επικυρώνουν την παραπάνω διαπίστωση. "Οσο γιὰ τὰ ἄλλα έκφραστικά μέσα πού μεταχειρίζεται έδῶ δ συνθέτης και τὸν τρόπο ποῦ τὰ χρησιμοποιεί, είναι ὅ, τι ἀκριβῶς χαρακτηρίζει την αίσθητική καί την τεχνική τοῦ κ. Καλομοίρη. Η μουσική του

γλώσσα πού προσπαθεί νά δημιουργήσει «ἀτμόσφαιρα» γύρω άπὸ ενα βορεινό θρῦλο δέν είναι παρά ή γνωστή 'Ανατολίτικη γλώσσα που κατά τὸ πλείστον χοησιμοποιεί, και δὲ νομίζω πώς πρόχειται νὰ πείσει κανένα ὅτι είναι «στήν οὐσία της καὶ στὸ βάθος. της «Ελληνική».Τη γλώσσα αὐτή συνυφαίνει με τη γνωστή-και ξεπε. ρασμένη-μανιέρα της άρμονίας όπως αύτη είχε διαμορφωθεί κατά τίς τελευταΐες δεχαετηρίδες τοῦ περασμένου αίωνα στη Δύση, και που χαρακτηρίζεται από τη σπατάλη και τον ύπεςβολικό φόρτο τῶν πιὸ πολύπλοκων άρμονικῶν μέσων Ὁ ἴδιος φόρτος παρατηρείται καὶ σ' ὅ,τι ἀφορᾶ τὴν ὀρχήστρα. Ἐπιστρατεύει όλα τὰ γνωστὰ είδη τῶν ὀργάνων καὶ ἀκόμη προσθέτει στὸ σύνολο τῆς ὀρχήστρας δυὸ γυναικεῖες φωνές, γιὰ ν' ἀποδώσουν πιὸ πουγιων «hẹ τ, ανηδωμινα κεφαγια» Χαδακτήδιοτικα τη φωλή των ξωτικών και πού - κυριολεκτικά - δίνουν την έντύπωση πώς ακούει κανείς όργιθοκακαρίσματα.

"Έτσι λοιπὸν περιεχόμενο καὶ ἐκφραστικοὶ τρόποι στὰ «ξωτικὰ νερὰ»
ἔμφανίζουν μιὰ πλήψη ἀλληλεξάρτηση
καὶ χαρακτηρίζουν τὴν κατάπτωση τοῦ
"Ελληνα συνθέτη, ποὺ δὲν ὀφείλεται
ἀπλῶς σ' ἔνα συμπτωματικὸ ἢ παροδικὸ ὀλίσθημα, ἀλλὰ ἀνάγεται σὲ βαψύτερους λόγους, κι' είναι μοιραία συνέπεια μιᾶς ἀνερμότιστης πνευματικὰ
καὶ ἰδεολογικὰ προσωπικότητας.

Β ΑΡΚΑΔΙΝΟΣ

### ΕΙΔΗΣΕΙΣ

Τὸ περιοδικὸ «MARCHES de FRANCE», ποὺ βγαίνει κάθε τρίμηνο στὸ Βέλγιο (Alost) καὶ ποὺ οἱ συντάκτες του εἰχαν τὴν καλωσύνη νὰ μᾶς στείλουν τὸ τελευταιο τεῦχος, παρουσιάζει ἐξαιρετικὸ ἐνδιαφέρον, γιὰ τὴ διεθνὴ συνεργασία ποὺ δημοσιεύει καὶ ἰδιαίτερα γιὰ τὸ ποιητικὸ ὑλικὸ ποὺ συγκεντρώνει ἀπὸ κάθε χώρα. Στὸ φύλλο αὐτὸ εἴδαμε νὰ δημοσιεύεται κ' ἔνα ποίημα τοῦ Φοίβου Δέλφη. Κοντὰ στὴν ἄλλη ποίηση δημοσιεύει στίχους κ' ἐνὸς νέου ἄγνωστου ποιητὴ ἐλκαταγωγῆς (Pablo Atanasiu), ποὺ διαπρέπει στὰ γράγματα τῆς 'Αργεντινῆς.

'Απὸ ἔλλειψη χώρου ἡ ἀλληλογραφία καὶ ἡ ἀναγγελία τῶν βιβλίων ποὺ λάβαμε στὸ προσεχές.

### $M O Y \Sigma I K H$

# Μ. ΚΑΛΟΜΟΙΡΗ: Τὰ ἐξωτικὰ νερά.

Τά τελευταία χρόνια τὸ ζήτημα τοῦ σύγχρονου τραγουδιοῦ ἀπασχόλησε όχι μόνο έχείνους που άπὸ τὴ φύση τῆς δουλιᾶς τους έχουν ἄμεση σχέση με κάθε τί που ανάγεται στον τομέα τής μουσικής, άλλά και πολλούς πνευματικούς μας άνθρώπους πού μποφοῦν καὶ θέλουν νὰ ἔχουν ὑπεύθυνη γνώμη γύρω από ζητήματα πού αφοοούν την πνευματική και καλλιτεχνική άνάπτυξη τοῦ λαοῦ μας. Η άλήθεια είνε πώς οι περισσότεροι--ὅπως καί δ υποφαινόμενος — έξαντλήσαμε όλη μας την αὐστηρότητα στὶς χρίσεις μας, τόσο για το υεμπετώς τὸ λεγόμενο έλαφοὸ τραγοῦδι, καὶ δαστοικ ποὺ ὅπωσδήτόσο για το ρεμπέτικο όσο καί ζητήσαμε από ανθρώπους πού ὅπωσδήποτε δέν μπορεί νὰ ἔχουν καὶ ἀπόλυτη συναίσθηση τῆς εὐθύνης καὶ τῆς ἀποστολῆς τους, ν' ἀλλάξουν βασικά τὸ περιεχόμενο καὶ τὰ έκφραστικά μέσα δημιουργώντας τὸ πραγματικό λαϊκό τραγούδι που θὰ ἐκ-φράζει ἀληθινὰ καὶ καθολικώτερα συναισθήματα καὶ θὰ γίνει ὁ καθρέφτης τῆς λαϊκῆς ψυχής.
Ένῶ λοιπὸν ἡ ὑπόθεση τοῦ λαϊ-

Ένῶ λοιπὸν ἡ ὑπόθεση τοῦ λαϊκοῦ τραγουδιοῦ τόσο μᾶς ἀπασχόλησε ἀντίθετα, γιὰ τοὺς μεγάλους «μύστες» τῆς 'Ελληνικῆς μουσικῆς καὶ τὴν «ὑψηλή τους τέχνη» δὲν ἀσχοληθήκαμε ὅσο καὶ—περισσότερο—ὅπως θὰ ἔπρεπε. Ἡ μουσικὴ κριτικὴ στὸν τόπο μας στέκεται κατὰ τὸ πλεῖστον στὸ ἐπίπεδο μιᾶς ἀπλῆς σημειωματογραφίας, ἐξετάζοντας τὰ 'Ελληνικὰ ἔργα—καὶ αὐτὸ τὶς περισσότερες φορὲς προχειρόλογα καὶ ἐπιπόλαια μόνο ἀπὸ τὴ πλευρὰ τῆς φόρμας, τῆς αἰσθητικῆς ἢ καὶ τῆς τεχνικῆς, καὶ ἀγνοεὶ τὸ βασικώτερο, δηλαδὴ τὸ ἰδεολογικό, πεευματικὸ ἢ συναισθηματικὸ περιεχόμενο.

Τὰ περισσότερα 'Ελληνικὰ ἔργα τῆς τελευταίας δεκαετίας ἀπὸ τὴν πιὸ ἀπλὴ φόρμα ὡς τὰ μεγάλα συμφωνικὰ ἢ μουσικοδραματικὰ ἔυγα, ἀκολουθοῦν τὴν ίδια περίπου κατωφερικὴ πορεία, ποὺ ἡ τέχνη τοῦ μεσοπόλεμου είχε χαράξει. Τὸ πνεῦμα τῆς κατάπτωσης, τοῦ μυσικισμοῦ, τῆς φυγῆς τοῦ ντιλενταντισμοῦ καὶ τοῦ ψευ ομοντερνισμοῦ—ἔνα είδος συρρεαλισμοῦ στὴ

μουσική—είνε έκεινο ποὺ χαρακτηρίξει τὴν Έλληνική μουσική τόσο στὸ περιεχόμενο όσο και στὰ ἐκφραστικὰ μέσα. Τὸ πνεῦμα τοῦ ἡρωϊσμοῦ καὶ τῆς αὐτοθυσίας τοῦ λαοῦ μας ἐλάχιστη βρῆκε ἀνταπόκριση στοὺς Ἑλληνες συνθέτες. Καὶ ἄν λίγοι ἀπ' αὐτοὺς συνεπαρμένοι ἀπὸ τὸ ρεῦμα τῆς ἐποχῆς ἀκολούθησαν σὲ μιὰ περίοδο τὸ δρόμο τῆς ἀνόδου, ποὺ ὁ λαὸς είχε χαράξει μὲ τὸ αἴμα του, μόλις πνεύσαν ἀντίθετοι ἄνεμοι ἐπιστρέψανε καὶ πάλι στὸ «γυάλινο πύργο» τῆς τέχνης τους, γιατί βέβαια σὲ δύσκολους καιροὺς ἡ τέχνη τῆς παρακμῆς είνε «μιὰ κάποια λύσις».

Άφορμὴ στὶς παραπάνω σκέψεις μοῦ ἔδωσε τὸ καινούργιο μελλοδραματικό ἔργο τοῦ κ. Μ. Καλομοίρη «Τά ξωτικά ιερά», πού ή Λυρική Σκηνη ανέβασε στις αρχές του φετεινου χρόνου. Μαζύ μ' αὐτὸ παίχτηκε τὸ σὲ μορφή χοροδράματος συμφωνικό του ποίημα «Ο θάνατος τῆς 'Ανδυειωμένης» ἔργο ποὺ ἄλλοτε ἔχει παιχθεί. Σχετικά μικοή διασορά χρόνου χωείζει, ως πρός τη δημιουργία του, τὸ ενα εργο ἀπὸ τὸ ἄλλο, ἀλλὰ τί τεράστια άλήθεια απόσταση άναμεσό τους, σὲ περιεχόμενο καὶ ἐκτροαστικά μέσα. Μὲ τὸ «θάνατο τῆς 'Ανδρειωμένης» είχαμε πιστέψει πώς δ κ. Καλομοίρης ἔστω καὶ στὰ τελευταία χφόνια τοῦ δημιουργικού του σταδίου είχε βρεί πιά τελειωτικά το δυόμο του. "Υστερα λοιπόν από μιὰ τέτοια δημιουργία που κυφιολεκτικά ὁ συνθέτης ξεπέφασε τὸν έαυτό του, δημιουργία μ' είνα δυνατό φεαλιστικό πεφιεχόμενο, πού τόσο θαυμάσια έκφράζει το πνεθμα του ή. υωϊσμοῦ καὶ τῆς αὐτοθυσίας. ἀκολουθοῦν «Τὰ ξωτικά νευά».

Τὸ ἔργο αὐτὸ δείχνει ξεκάθαρα πόσο τεράστιο είνε τὸ ὀλίσθημα τοῦ ελληνα συνθέτη, ὀλίσθημα ποὺ φτάνει στὸ ἀπύθμενο βάθος μιᾶς δίχως προηγούμενο κατάπτωσης.

Τά «ξωτικά νερά» είνε ενα δραματικό ποίημα τοῦ Ἰρλανδοῦ ποιητή καὶ δραματογράφου W. B. Yeats, (1865—1939). Τὸ ἔργο αὐτὸ στηρίζεται σ' ενα ἰρλανδέζικο θρῦλο ὅπου ὁ συγγραφέας του μὲ τὴ ψυχοσύνθεση τῆς μυτικοπάθειας καὶ πλεγμένος μὲ ἀπόκρυφες ἐπιστῆμες καὶ καβαλιστικὲς μαγείες, δημιουργεὶ ἔνα δραματικὸ

ger of a major of

| АНМНТРНІ ФОПІЛЬНІ                    | ΒΑΣΙΛΗΣ ΡΩΤΑΣ •                                                                                                   | <b>НІКН</b> І ІТАУРОПОУЛОУ                                          |
|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| Η ΑΚΤΗ<br>ΤΩΝ ΣΚΛΑΒΩΝ                | ΓΙΑ ΤΗΝ ΤΡΑΓΩΔΙΑ ΚΑΙ<br>ΤΙΣ ΠΑΡΑΣΤΑΣΕΙΣ ΑΡ-<br>ΧΑΙΩΝ ΔΡΑΜΑΤΩΝ. — ΓΙΑ<br>ΤΗΝ ΕΚΦΡΑΣΗ.—ΓΙΑ ΚΑ-<br>ΤΙ ΝΟΗΜΑΤΑ ΒΑΣΙΚΑ | (ДІНГИМАТА)                                                         |
| A@HNA 1950                           | AØHNA 1951                                                                                                        | TA ''ΠΕΙΡΑ'Ι'KA XPONIKA,,                                           |
| ΒΑΣΙΛΗ ΛΟΥΛΗ                         | AEYTEPH AAEZIOY                                                                                                   | <b>ΔΗΜΟΣΘΈΝΗ ΒΟΥΤΥΡΆ</b><br>EONIKON APIΣΤΕΙΟΝ<br>ΓΡΑΜΜΑΤΩΝ & ΤΕΧΝΟΝ |
| ΛΥΣΙΚΟΜΟΣ<br>ΕΚΑΒΗ                   | ЕРГО ZΩHΣ                                                                                                         | APΓO ΞΗΜΕΡΩΜΑ                                                       |
| AOHNA 1951                           | AØHNA-AETOX A.E, 1951                                                                                             | 'Αθῆνα 1950                                                         |
| КОҰЛН ХАМПАӨА                        | ΖΗΣΗΣ ΣΚΑΡΟΣ                                                                                                      | Γ. ΧΡΥΣΑΝΘΑΚΟΠΟΥΛΟΥ                                                 |
| ХАЛКІ N Д<br>ΣҮН N Е Ф Д<br>поінмата | <b>ХАРАҮГН</b><br>Поінмата                                                                                        | Н НЛЕІА<br>ЕПІ ТОУРКОКРАТІАΣ                                        |
| АИНОА                                | АОГОТЕХНІКН ГОНІА                                                                                                 | ІАМНОА                                                              |